
   122 
 /https://m-noormofidi.com 

 

 

 

 

 
 

 «معن ج عي  محمد   آله الطلهري    اللع  عي  اعدائهم ا اللّه   ب  اعالمين    لي الحمدللّه»

 جلسه گذشتهخلاصه 

در ما درباره اینکه عدالت در برخی از ادله احکام به معنای عدالت عرفی است یا واقعی یا غیر آن، هفت قول ذکر کردیم؛ گفتیم 

در این موارد که مخاطب  یک بحث این است که است. شدهبرخی موارد خطاب به مردم و مکلفان، امر به عدل و نهی از ظلم 

اند،  یعنی مأمور به عدل عرفی هستند یا وقتی نهی از ظلم شده ؛اند شده مأمور به عدل از نگاه خودشانخود مردم هستند، آیا 

توانیم بگوییم هر  احکام و مقررات، آیا می از میانتر اینکه  مهمبحث اجتناب کنند؟  است،ظلم آنچه که به نظر آنان  باید از

رود، نظیر آنچه که در باب لاحرج و لاضرر و امثال اینها  این قاعده آن حکم کنار می حکمی از دید عرف ظالمانه بود، به استناد

تواند هم   می بوده وحاکم بر ادله احکام اولیه  آنگاهای برای قاعده نفی ظلم ثابت شود،   شود؟ طبیعتاً اگر چنین گستره گفته می

 ی را محدود و مقید و مضیق کند. احکامی را نفی کند و هم اطلاقات یا عمومات
 به عدالت عرفیقول 

رود؛ چون  یا اصل آن یا اطلاق آن از بین می جا یک حکمی ظالمانه به نظر برسد هرمعتقدند قائلین به این قول این اساس بر 

ورزی  در مواردی که خود مردم و مکلفان مأمور به عدالت البتهگاه ظلم نکرده و نخواهد کرد.  خداوند تبارک و تعالی هیچ

احکام اولیه چنین حکومتی  ادله تر است؛ اما اینکه بگوییم نسبت به تا حدودی روشن مطلب اند، اند یا از ظلم نهی شده شده

الله  لتزم است، مرحوم آیتدر زمره معاصرین به این نظر ماز جمله کسانی که  به هرحال وجود دارد، این نیاز به دلیل دارد.

 صانعی است. 

 سؤال:

ان الله یأمر بالعدل » مثل اند، ای که مردم مأمور به عدالت شده هم در آن محدوده ؛کند استاد: هر دو؛ ایشان به طور کلی ادعا می

شود، آنجا مشکل و  ، و هم در بقیه احکام و مقررات. در آنجایی که به مردم امر به عدالت می«لا تظلمون»یا « و الاحسان

 گیرد. است ولی این بحث را هم دربرمی دیگر بخش محذور کمتری دارد تا بخش دیگر. لذا دلیل ایشان عمدتاً ناظر به

ادله  ازمبانی را اند  این نظر مبتنی بر برخی مبانی و ادله است. البته گمان من این است که ایشان با اینکه شاید تلاش کرده

تفکیک کنند، اما در عین حال گاهی این دو به جای هم مورد استفاده قرار گرفته است. مثلاً یکی از مبانی نظریه ایشان که البته 

صداق ظلم و م ؛ یعنیغییر در مصادیق ظلم و عدل استمعتقد است این سابقه هم دارد ولی به آن کمتر پرداخته شده، پذیرش ت

یا مثلاً اینکه همه روایات باید به قرآن عرضه شوند و اگر تواند تغییر کند؛  های مختلف می های مختلف و در عرف عدل در دوره

 استاد حاج سید مجتبي نورمفیدي قواعد فقهیهدرس 

 1404 بهمن 18 تاریخ:                                                                                            نفی ظلمقاعده  موضوع کلی:

 1447 شعبان 18ادف با: صم                               –بررسی تأثیر جهت سوم  – جهات مختلف مؤثر در تعیین قلمرو –قلمرو قاعده  موضوع جزئی:

 29جلسه:                                            اول، دوم، سوم و چهارممقدمه  –دلیل  –ی فبه عدالت عرقول                       

                       



   123 
 /https://m-noormofidi.com 

به عنوان مبنا؛ اما از یک زاویه این عنوان دلیل ذکر شده است، نه به روایتی مخالف با قرآن بود باید کنار گذاشته شود، این 

کند که مرجع تشخیص اینکه یک روایتی  تواند به عنوان یکی از مبانی باشد، چون در ادامه این ادعا را مطرح می خودش می

مخالف با قرآن است یا نه، عرف است. البته اینها را ایشان جزء مقدمات دلیل خودش قرار داده است؛ به هرحال ایشان یک 

یا در  مطرح کردهلای کتاب استدلالی  مبانی و یک سری ادله دارد. بخشی از اینها را ایشان به صورت مکتوب در لابه سری

 است.   اند، یا در گفتگوهایی که پیرامون این موضوع با ایشان صورت گرفته، اینها را اظهار کرده پاسخ به یک سؤالی نوشته
 دلیل

عرض خواهم  کند( ذکر کرد این است که حالا می توان به عنوان دلیل )مخصوصاً آنجایی که خود ایشان تصریح می می آنچه که

گوید دلیل ما بر این مطلب متشکل از چهار مقدمه است. آیا واقعاً همین چهار مقدمه است یا مثلاً کمتر یا  جا می کنم. ایشان یک

 کنیم.  میتقریباً در همان چهارچوب بیان  آن را د ایشان است، ما همبیشتر، چون صریح کلام خو

 مقدمه اول 

باید کنار گذاشته طبق روایات فراوان، همه سخنان ائمه)ع( باید به قرآن عرضه شود و اگر چیزی از آنها مخالف با قرآن بود، 

ای که پیامبر)ص( در منا  از جمله خطبه؛ «اضربوه علی الجدار»ند گوی یا می« لم نقله»گویند  . تعابیر مختلف است؛ یا میشود

 1؛«أَقُلْهُ فَلَمْ اللَّهِ کتَِابَ یُخَالِفُ جَاءَکُمْ مَا وَ قُلتُْهُ فَأنََا اللَّهِ کتَِابَ یُوَافِقُ عنَِّی جَاءَکُمْ مَا النَّاسُ أَیُّهَا» ایراد کردند و در آن فرمودند

ما ام؛ این یعنی هیچ ارزش و اعتباری ندارد.  هر چه که مخالف با کتاب بود، لم أقله، من نگفته فرماید میبه صراحت پیامبر)ص( 

ین دارد با کتاب؛ چون تخصیص و تقیید هم وافق کتاب الله یا ما خالف کتاب الله یعنی چه؟ ما خالف کتاب الله یعنی آنچه که تبا

معلوم است که  رود. از بین مییک نوعی مخالفت است اما مخالفت بدوی است که مثلاً با محدود کردن یا مضیق کردن آیه، 

هد که منظور از مخالفت د توانند آیات را تقیید کنند یا تخصیص بزنند؛ در این مشکلی نیست. خود ایشان توضیح می روایات می

اطلاق و تقیید، تخصیص و لذا یعنی تباین و یک نوع ناسازگاری که نتوان بین آن روایت و آیه قرآن سازگاری ایجاد کرد؛ 

 گیرد. منظور از مخالفت این است.  قرار می کتاب جزء موافقعموم، اینها همه 

  دوممقدمه 

عرف است؛ اینکه قرآن اگر مطلبی فرمود و روایتی برخلاف قرآن وارد شد باید کنار  ،قرآن معیار و مرجع تشخیص مخالف

معصومین)ع(. یعنی گذاشته شود، این مخالفت را چه کسی باید تشخیص بدهد؟ این مخالفت را عرف باید تشخیص بدهد نه 

معصومین)ع( واگذار کنیم. برخی مثل حتماً باید به  مخالفت یک کلام و روایت و یک جمله با ظاهر قرآن را اینطور نیست که

توانیم تشخیص بدهیم. ایشان این  نمیما ما خالف کتاب الله را  گویند و می اند ار کردهاین را به معصومین)ع( واگذصاحب حدائق 

قرآن باشد. برای اینکه ما  گوید منظور از روایت مخالف با قرآن، یعنی آن روایتی که به نظر عرف مخالف با کند و می را رد می

گوییم ظاهر  دهیم؛ وقتی می جا نظر عرف را ملاک قرار می های پیرامون آن، همه اساساً در بحث حجیت ظواهر قرآن و بحث

دارد، آن کلامی که عرف  ظهور قرآن حجت است، این حجت برای چه کسی است و ظاهر نزد چه کسی؟ یعنی آنکه عند العرف

همانگونه که در فهم معنای قرآن و در استفاده از ظاهر قرآن فهم عرف ملاک  پس حجت است.فهمد  میمعنایی را از ظاهرش 

                                                           

 .15از ابواب صفات قاضی، ح 9، باب 111، ص27. وسائل الشیعة، ج1



   124 
 /https://m-noormofidi.com 

ایم یا  فرمایند چیزی که مخالف با کتاب خداست را ما نگفته است، در این مسئله هم فهم عرف ملاک است. وقتی ائمه)ع( می

 یص بدهد که چه چیزی مخالف با کتاب است و چه چیزی نیست. ارزش و اعتبار ندارد، معلوم است که این را باید عرف تشخ

در کنار اینکه مثلاً مصادیق مبانی قرار بدهیم. را به عنوان  هاتوانیم این اینها به عنوان مقدمات دلیل ذکر شده است؛ ولی ما می

که مرجع تشخیص در اینکه روایتی ؛ یکی یکی از مبانی این نظریه است هم کند، این های مختلف تغییر می ظلم و عدل در دوره

ذکر کرده است؛ شود جزء مبانی. به هرحال اینها را ایشان به عنوان مقدمات دلیل  مخالف با قرآن است، عرف است. این هم می

کنیم، به زعم ایشان منتج  کنیم. بالاخره این مقدمه یا مقدمات به ضمیمه مقدمات دیگری که عرض می ما فعلاً از اینها عبور می

 به همان نظریه خواهد شد. 

 سؤال:

 های ایشان است؛ باید بر مانحن فیه تطبیق کنیم یا به قول خودشان مقدمات استدلال است.  فرض استاد: گفتم اینها مبانی و پیش

 سوم مقدمه 

، ظلم از ساحت خداوند به صورت «للِْعَبِیدِ بِظلَََّامٍ لَیْسَ هَاللََّ وأََنََّ»خداوند به صورت مطلق ظلم را از خودش نفی کرده است؛ 

گوییم به صورت مطلق نفی شده، یعنی هم در عرصه تکوین و هم در عرصه تشریع. امکان ندارد  مطلق نفی شده است. وقتی می

بردار نیست و اباء از تخصیص  ه تخصیصای است ک ؛ اطلاقش هم به گونهندهیچ حکمی از احکام خودش ظلم ک خداوند در

 دارد. 

 چهارممقدمه 

خواهم خلاصه  هایی هم زده، اما چون می اگر یک حکم شرعی عند العرف ظالمانه بود، قهراً مخالف قرآن است. ایشان مثال

مخالف قرآن است. از  لذا داند و را ظالمانه می آنها عرفهای متعددی زده که  شوم؛ ایشان مثال عرض کنم، متعرض آنها نمی

گوید اتفاقاً این از مواردی است  است، یا رد فاضل دیه در قصاص مرد به قتل زن؛ ایشان میمرد  نصف دیهزن  هاینکه دیجمله 

عرف آن زمان و هم عرف این زمان، رسد بلکه در گذشته هم ظالمانه بود. یعنی هم  تنها در این زمانه ظالمانه به نظر می که نه

شود. اگر فرصت شد  میرا شامل  یی که به نظر عرف جدیداً ظلم استها حتی ظلم قاعدهایشان  به نظرداند؛  این را ظالمانه می

 ها را ذکر خواهیم کرد.  مصادیق و نمونه

 های استدلال ایشان قرار بدهیم، این بستگی به ذوق و سلیقه دارد. ایشان این را به عنوان مقدمه استدلال یا تبصرهاینکه  البته

اصل حکم  گاهی ولی ای مخالف با قرآن است، یک حکم ظالمانهاند که گاهی  استدلالشان ذکر کرده مقدمات در زمره این را هم

یک حکمی اگر بخواهد به نحو مطلق خورد با قاعده عدالت. یعنی اگر  اطلاق آن ظالمانه است؛ لذا تقیید می بلکهنیست  ظالمانه

است؛ یعنی اگر حکمی در  ثابت شود، مخالف قرآن است. تعبیر ایشان در ادامه این است که یکی از اطلاقات ادله، اطلاق ازمانی

زمان ما ظالمانه محسوب شود، هرچند در گذشته و در عصر تشریع ظالمانه نبوده، اما این حکم ظالمانه عند العرف فی هذا 

شود؛ یعنی این امکان  های مختلف به حسب فهم مردم مختلف می الزمان برای ما ثابت نیست. لذا امکان تغییر حکم در دوره

ای ظالمانه محسوب  ای ظالمانه محسوب نشد، مخالف قرآن نیست و اگر در دوره حکمی اگر در یک دوره وجود دارد که یک

 آید.  شود. لذا بحث تغییر احکام به حسب تغییر شرایط پیش می شد، مخالف با قرآن می



   125 
 /https://m-noormofidi.com 

 سؤال:

زمانی یعنی این حکم فی کل زمانٍ  گوید اطلاق آید. .... ایشان می استاد: یعنی یک نوع نسبیت در مسئله عدالت و ظلم پیش می

تری  خواهید صورت فنی تواند به حسب شرایط تغییر کند ... می گوید نه، این حکم می ولو تغیرت مصادیقه ثابت است. ایشان می

م به استدلال بدهید. بالاخره استدلالی که ایشان بیان کرده، شاید آنچنان که باید و شاید سر و صورت مناسبی ندارد؛ شما ه

تری به این استدلال داد و آن را بررسی کرد. حالا ما با آن  شود سر و صورت مناسب فرمایید، یعنی می شاید از این منظر می

. از این منظر ایشان فتاوای متعددی استر مقام بحث علمی و هم در افتاء کار نداریم؛ بالاخره مطالبی که ایشان فرموده، هم د

ین برخلاف قرآن یا برخلاف عدالت است یا ظالمانه است. مثلاً از باب اینکه این حکم ظالمانه داده و با همین استدلال که ا

های فتوایی، ایشان از این قاعده به  های استدلالی و هم در بحث شود، فتوای دیگری داده است. لذا هم در بحث محسوب می

 ررسی است.این ترتیب استفاده کرده است. از این جهت به عنوان یک نظر قابل ب

هایی را هم نقل  کند که از میان فقیهان پیشین هم کسانی را همراه با این نظر و فتوا نشان بدهد؛ نمونه البته ایشان تلاش می

کند. حالا اینکه چقدر توفیق داشته و آیا واقعاً آن مواردی که ایشان ذکر کرده، در چهارچوب همین مدعای ایشان قابل  می

به تحت عنوان قاعده عدالت در کتابی  مطالب ایشان این چیزی است که بعداً باید به آن رسیدگی کنیم. اینگنجاندن است یا نه، 

دو کتاب است که ظاهراً مصاحبه ایشان را به صورت مکتوب و گفتگویی منتشر کرده  شده، البتهچاپ  نویسندهضمیمه مطالب 

لوم و فرهنگ چاپ کرده و یکی هم کتابی است که یکی از نویسندگان خودش چاپ است؛ یکی کتابی است که پژوهشگاه ع

 کرده است. 

م ها و موارد و برخی فتاوای دیگر ه این یک تصویر اجمالی از مدعای ایشان بود؛ عرض کردم که این آمیخته با برخی مثال

 شده است. 

 

«والحمد لله رب العالمین»           


