
/https://m-noormofidi.com 

   83 
 

 

 

 

 

 

 «معن ج عي  محمد   آله الطلهري    اللع  عي  اعدائهم ا اللّه   ب  اعالمين    لي الحمدللّه»

 «لَعَلََّكُمْ تَتََّقُونَوَاذْكُروُا مَا فِيهِ »بخش سوم: 

و اذکروا »در این بخش دو جمله و دو فقره ذکر شده است؛ یکی «. وَاذْكُروُا مَا فِيهِ لعَلَََّكُمْ تتَََّقُونَ»این است:  63بخش سوم آیه 

 ود:شچند مطلب باید بررسی اینجا  «.لعلکم تتقون»و دیگری « ما فیه
  «ذكر»اول: معنای مطلب 

یعنی اذکروا ما فی الکتاب. « اذکروا ما فیه»الکتاب است؛  به معنای ما فی« ما فیه»در این فقره به چه معناست؟ « ذکر»امر به 

 به چه معناست؟ دو احتمال در مورد این لفظ وجود دارد:« اذکروا»این 

یادتان نرود آنچه که در یعنی یعنی ذکر داشته باشید، مقابل نسیان؛ « اذکروا»یکی همین معنای ظاهری لفظ است؛ اول: احتمال 

کمی بعید است؛ چون ذکر نسبت به ما فی الکتاب خارج از توان انسان است. به عبارت دیگر، این فعل این احتمال کتاب است. 

کند. به  گاه نسیان پیدا نمی خداوند است و اگر فعل خداوند باشد، لایجوز الامر به؛ خداست که نسبت به ما فی الکتاب هیچ

ترین مرتبه ارتباط و انس با کتاب است؛ بالاخره  انسان هم شود، این پایینای توجیه کنیم که شامل  علاوه، اگر ما این را به گونه

 اینکه انسان مواظب باشد که اینها را حفظ کند و از یاد نبرد. عرض کردم که این احتمال کمی بعید است. 

باشد و تفکر و مذاکره  این است که ما فی الکتاب را نگه دارد و انس داشته باشد، ممارست و تعمق و تدبر داشته :احتمال دوم

 .سازگار است هم «خُذوُا مَا آتَينَْاكُمْ بِقُوََّةٍ»درباره آن داشته باشد. این اتفاقاً با 

از دو منظر و دو  آنمنتها تحقق . دم غفلت و مطالبی از این قبیلبحث و گفتگو، حفظ، ع یعنی« و اذکروا»به هرحال مراد از 

 . داشته باشد جامعیت بیشتری« اذکروا»تواند به معنای ذکر یا در مقام امتثال امر  زاویه ممکن است که هر یک از این دو می

وجه ایجابی این است که درباره دستورات و مطالب تورات و آنچه  یک وجه ایجابی در نظر بگیریم؛« اذکروا»یکی اینکه برای 

 که در تورات بیان شده، دائماً بحث و گفتگو و تعمق و تدبر صورت بگیرد تا فراموش نشود و نسبت به آن غفلت نشود. 

 فيِ مَا اذْكرُُوا وَ فِيهِ ما رُوااذْكُ وَ»توانیم در نظر بگیریم که این متخذ از روایتی از امام صادق)ع( است:  یک وجه سلبی هم می

فرماید اگر آنچه که از تورات  دهد؛ بدین معنا که می اینجا امام صادق)ع( در واقع به وجه سلبی توجه می 1«.الْعُقُوبَةِ مِنَ تَرْكِهِ

قبت ترک توجه و عمل باید حفظ کنید، عمل کنید و پایبند باشید، اینها را ترک کنید عقوبت در انتظار شماست. یعنی اذکروا عا

ترک  سرانجام خواهد بگوید تواند اشاره به معاد باشد. یعنی مواظب باشید که آنطور نشود؛ یعنی می به تورات را؛ این می

                                                           

 .105، ص1تفسیر برهان، ج؛ 45، ص1. تفسیر عیاشی، ج1

 استاد حاج سید مجتبي نورمفیدي تفسیردرس 

   1404 بهمن 7 تاریخ:                                                                                               سوره بقرهموضوع کلی: 

  1447 شعبان 7ادف با: صم               «                 و اذكروا ما فيه لعلكم تتقون»سوم: بخش  –های مختلف آیه  بخش – 63آیه  جزئی: موضوع

 28جلسه:                                                      «لعلكم تتقون»مطلب دوم: معنای  -« ذكر»اول: معنای مطلب                          

                                                                                                                                                     
 



/https://m-noormofidi.com 

   84 
 

 عذاب و عقاب است. دستورات تورات و نادیده گرفتن دستورات تورات و عمل نکردن، 

ذکر تارة ای از جلوات ذکر باشد،  تواند مصداق ذکر و جلوه ر دو میپس اینکه گفتم هم وجه ایجابی دارد و هم وجه سلبی و ه

گیرد و أخری به یادآوری عذابی  ما فی الکتاب صورت میه، تفکر، تأمل و تدبر نسبت به ، مباحثمارستو مبه حفظ و قرائت 

همانطور که ذکر به انحاء تواند ترک همه اینها باشد،  ترک می منظور از ؛ عرض کردم کهاست که در انتظار ترک ذکر در تورات

سرانجامی که دهد نسبت به  کند و طبیعتاً اینجا انذار می کند، ترک آن هم به انحاء مختلف تحقق پیدا می مختلف تحقق پیدا می

 وجود دارد؛ خود آن هم عامل بازدارنده است. 

 سؤال:

معنایش این نیست که این کتاب « اخذ»توانیم درباره آن در نظر بگیریم. ما گفتیم  چند احتمال میاستاد: نه، من عرض کردم که 

تعمق و تدبر و تفکر و شود تا  ترین مرتبه شروع می پاییناز « اخذ»یک معنای عام دارد. « اخذ»را در دست بگیرید؛ خود 

و »همان دستورات تورات و الواح تورات است. اگر ما « ما آتیناکم»سیعی دارد؛ آن وقت هم دامنه و« بقوة»عمل. ... گفتیم 

 کنم.  شود؟ الان عرض می را به همین معنا بگیریم، تفاوتش چه می« اذکروا

 کند: از دو زاویه و دو جهت تأکید بر ذکر می« و اذکروا ما فیه»

توجه کنید. به این  هم به ا این کتاب را گرفتید؛ در همان مقام گرفتن، ذکر داشته باشید و هم در ادامه و در بقاءیکی اینکه شم

، این «خُذُوا مَا آتَينَْاكُمْ بِقُوََّةٍ»فرماید  تواند به استمرار و ادامه اخذ عنایت داشته باشد. می می« و ذکروا ما فیه»بیان دیگر، 

؛ اخذ هم با دة اخذ کنییم، شما اینها را به قوحدوث است؛ به این معنا که ما الواح کتاب و تورات را داد عمدتاً شاید ناظر به مقام

آن معنای وسیع و فراگیر، تأمل، تدبر، تعمق و حتی قرائت و حفظ کردن معمولی؛ هر چیزی که به نوعی اخذ این کتاب تلقی 

؛ یعنی نه اینکه «واَذْكُرُوا مَا فِيهِ»فرماید  اند اخذ تورات باشد. بعد میتو ظرف متناسب با خودش میشود؛ هر چیزی که در  می

 کم یادتان برود.  الان فقط در بدو امر این کارها را بکنید، بعد کم

 سؤال:

خواهد  می« هو ذکروا ما فی»تواند آن باشد، منحصر در آن نیست ...  استاد: بحث و درس و مباحثه برای همین است؛ یکی می

نگه دارید و ادامه بدهید؛ در ادامه مسیر و زندگی، این راهنمای عمل شما باشد. بعد  را تورات هستبگوید، آنچه که در 

 بسا این کار موجب تقوا و ... یعنی تمنی سعادت شما است. ...  که چه، این کار را بکنید «لعلکم تتقون»فرماید  می

 سؤال:

اسرائیل ندارد و شامل  اختصاص به بنی« خُذُوا مَا آتَينَْاكُمْ بِقُوََّةٍ»ما این را در جلسه گذشته عرض کردیم و گفتیم  استاد:

هم همینطور. .... ما این را « م تتقونلعلک»شود؛  میشامل مسلمانان  هم «و ذکروا ما فیه»شود؛ به همین ملاک  مسلمانان هم می

شود. اولاً خود داستان عبرت  قبلاً هم گفتیم که این قاعده است؛ قصص قرآن صرفاً نقل داستان نیست؛ اغراضی از آن تعقیب می

که ما از ها و دستوراتی است  ها مشتمل بر پیام دارد، به عنوان اینکه در گذشته چنین چیزی اتفاق افتاده است؛ اما این عبرت

گوید ما به اینها گفتیم که شما صبر کنید؛ اما این دستور صبر و  کند، می یک وقت حکایت میتوانیم استفاده کنیم؛  آنها می

داری، دستور به پرستش و عبادت، این فقط برای مردم آن زمان نبود؛ خصوصیت جاودانگی کتاب و قرآن اقتضا  خویشتن



/https://m-noormofidi.com 

   85 
 

کند که این دستورات همگانی و فراگیر باشد؛ نه فقط مسلمانان عصر پیامبر)ص( بلکه همه مسلمین الی یوم القیامة را در  می

تواند در عصر پیامبر)ص( هم به مسلمین خطاب کند آنچه که ما به شما دادیم و اذکروا ما  می« خُذُوا مَا آتَينَْاكمُْ بقُِوََّةٍ»بربگیرد. 

بسا تمنی این هست که به تقوا و خودنگهداری برسید و مواظب باشید که اهل طاعت باشید و در  تقون، چهفی الکتاب لعلکم ت

 مسیر معصیت قدم برندارید. 
 «لعلكم تتقون»دوم: معنای مطلب 

، یعنی عاقبت اخذ «حتی تتقون»توانست بگوید  گوید امید تقوا هست. می گوید حتما؛ً می ؟ نمی«لعلکم»فرماید  چرا اینجا می

خواهد بگوید علت تامه تقوا  در واقع می«. لعلکم تتقون»فرماید  فی الکتاب، لزوماً تقواست؛ اما میکتاب بقوة و عاقبت ذکر ما 

؛ این «تتَََّقوُنَ لعَلَََّكُمْ قَبلِْكمُْ مِنْ الََّذیِنَ عَلىَ كُتِبَ كمََا الصَِّيَامُ عَلَيْكُمُ كُتِبَ»فرماید:  فقط این نیست؛ خداوند در مورد روزه می

ای که واجب شده، ممکن است موجب تقوا نباشد. چون اینها شرط لازم تقواست و  ؟ برای اینکه همین روزهبرای چیست« لعل»

تواند امید تقوا را برای  نه شرط کافی. اینجا هم اخذ بقوة، استمرار آن، ذکر ما فی الکتاب به همه وسعتی که عرض کردیم، می

تقوا و قرب وجود دارد. این همان حالت نگه داشتن انسان بین خوف و  شما ایجاد کند؛ ولی باز هم خوف دست نیافتن به مقام

ای عمل کند  ام. باید به گونه ام، پس به این مقام نائل شده رجاء است که گمان نکند و مغرور نشود از اینکه من این کارها را کرده

 ه وظایف خودش عمل کرده باشد. که هم امیدوار به رحمت و فضل الهی باشد و هم خائف از اینکه نتوانسته باشد ب

 جلسه آیندهث بح

 را شروع خواهیم کرد.  64شاءالله جلسه آینده آیه  قابل بیان بود؛ ان 63این تمام مطالبی بود که در مورد آیه 

 

«والحمد لله رب العالمین»  


