
/https://m-noormofidi.com 

   81 
 

 

 

 

 

 

 «معن ج عي  محمد   آله الطلهري    اللع  عي  اعدائهم ا اللّه   ب  اعالمين    لي الحمدللّه»

ة  »دوم: بخش   «خُذُوا مَا آتَيْنَاكُمْ بِقُوََّ
معنای این فقره از آیه معلوم «. خُذُوا مَا آتَينَْاكمُْ بِقُوََّةٍ»پنج مطلب لازم بیان شد. بخش دوم این است:  63درباره بخش اول آیه 

فرماید: آنچه که ما به شما دادیم و اعطا کردیم را با قوت و قدرت اخذ کنید و بگیرید. قهراً این امر بعد از اخذ میثاق  است؛ می
پایبند باشند،  اند باید و رفع کوه طور بود؛ یعنی آنگاه که آنها تورات را پذیرفتند و قبول کردند که به میثاق و تعهدی که داده

 این بخش از آیه لازم است مطرح شود. چند مطلب در مورد «. خُذُوا مَا آتَينَْاكُمْ بقُِوََّةٍ»فرماید  می
 «اخذ»: معنای مطلب اول

وانیم ت ، گرفتن در اینجا به چه معناست؟ چند مصداق می«خُذُوا مَا آتَينَْاكُمْ بِقُوََّةٍ»فرماید  مطلب اول، معنای اخذ است؛ اینکه می
 برای اخذ تورات ذکر کنیم. 

اش قرائت هم باشد؛  در پایین مرتبه« اخذ»یکی اینکه آن را بفهمند و درک کنند و خوب درباره آن بیندیشند. ممکن است 
فرماید  ترین مرتبه ارتباط و پیوند با این کتاب، قرائت آن است. اینجا که می بالاخره یک کتاب آسمانی مثل تورات، پایین

آید؛ اینطور  ، در واقع به معنای فهم تورات است؛ فهم تورات به بحث و درس و تأمل و تفکر و تدبر در آن پدید می« اخذو»
نیست که اگر کسی با تورات مأنوس نباشد و درباره آن تأمل و تفکر نکرده باشد، بتوانیم بگوییم آن را اخذ کرده است. پس 

لکه اخذ با روح و جان و قلب است؛ یعنی این را در جان و روح و قلب اخذ صرف اخذ یدی و در دست گرفتن نیست، ب
 شود، معلوم است با تدبر، تأمل و تفکر.  خودتان قرار بدهید. اینکه چگونه در جان و روح و قلب دریافت و اخذ می

  ت که اشاره به تورات دارد. هم معلوم اس« ما آتیناکم»معنای 
 «قوة»: معنای مطلب دوم

اند، یعنی  است. بعضی قوت را به معنای ظاهری خودش گرفته« قوة» مطلب دومی که لازم است در اینجا به آن بپردازیم، معنای
کند بر استطاعت قبل الفعل. یعنی وقتی انسان استطاعت و قدرت بر انجام  اند این آیه دلالت می استطاعت و توانایی؛ لذا گفته

که استطاعت بر انجام آن کار داشته « خذ هذا بقوة»شود  ؛ وقتی به کسی گفته می«خذ هذا بقوة»گویند  کاری نداشته باشد، نمی
شبهه اول این بود که الجاء و اکراه و اجبار بر اخذ میثاق، باشد. اتفاقاً خود این مؤید پاسخی است که ما به شبهه اول دادیم؛ 

هایی داده شده  جا پاسخای ندارد. به علاوه، خود خداوند تبارک و تعالی نفی کرده است اکراه بر ایمان را. آن ه اجبار به ایمان ثمر
ای که ما آنجا اشاره کردیم، این بود که این هیچ منافاتی  ها را بررسی کردیم؛ اما یک پاسخ را پذیرفتیم. نکته بود که ما این پاسخ

توانستند  اختیار می شود که اختیار سلب نشده و با ، معلوم می«خُذُوا مَا آتَينَْاكمُْ بِقُوََّةٍ»گوید  با اختیار در ایمان ندارد. وقتی می
کند بر استطاعت قبل الفعل، و الا معنا نداشت  اخذ کنید. پس این دلالت می« بقوة»گوید  این را اخذ کنند؛ چه اینکه خداوند می

 استاد حاج سید مجتبي نورمفیدي تفسیردرس 

   1404 بهمن 6 تاریخ:                                                                                               سوره بقرهموضوع کلی: 

  1447 شعبان 6ادف با: صم                                         - «خذوا ما آتيناكم بقوة»دوم: بخش  –های مختلف آیه  بخش – 63آیه  جزئی: موضوع

 27جلسه:                مطلب سوم: شمول خطاب به مسلمين      -« قوة»مطلب دوم: معنای  -« اخذ»اول: معنای مطلب                 

                                                                                                                                                     
 



/https://m-noormofidi.com 

   82 
 

 «. خُذُوا مَا آتَينَْاكُمْ بِقُوََّةٍ»که خداوند به اینها بفرماید 

یعنی خذوا ما آتیناکم بجد و « خُذُوا مَا آتَينَْاكُمْ بِقُوََّةٍ»قاطعانه.  رسد معنای قوت در اینجا یعنی با عزم و اراده و به نظر میاما 
شود و هم شامل  عزیمة، با عزم و اراده محکم و با جدیت این را اخذ کنید؛ با قوت کامل، که این قوت هم شامل قوت بدنی می

 (السَّلَامُ عَلَيْهِ) اللَّهِ عَبْدِ أَبَا سَأَلْتُ»گوید:  یقوت جسمی؛ چه اینکه در روایتی از امام صادق)ع( نقل شده که اسحاق بن عمار م

گوید از  اسحاق بن عمار می 1؛«جَمِيعاً فِيهمَِا :قَالَ)ع( ؟الْقلُُوبِ فيِ قُوَّةٌ أمَْ الْأَبْدَانِ فيِ قُوَّةٌ أَ «بِقُوَّةٍ آتَينْاكُمْ ما خُذُوا» :اللَّهِ قَوْلِ عَنْ
ها؟  ها است یا قوت در قلب ، منظور قوت در بدن«خُذوُا مَا آتَينَْاكمُْ بِقُوََّةٍ»فرماید  امام صادق)ع( سؤال کردم اینکه آیه قرآن می

قوت بدنی و روحی است. قوت  به قوة، کند بر اینکه منظور از اخذ تورات حضرت فرمود در هر دو. این روایت دلالت می
شود تورات را با قوت روحی اخذ کرد؟ با قدرت و جدیت، با عزیمت تورات  حی در واقع منشأ قوت بدنی است؛ چطور میرو

را اخذ کنید؛ یعنی هیچ سستی در پایبندی به تورات به خودتان راه ندهید؛ به تورات عمل کنید؛ به همه احکام و دستورات و 
شود جز اینکه اخذ کامل باشد. اگر ما بخواهیم به یک  مل کنید؛ این نمیاخلاقیات و عقایدی که در تورات بیان شده، ع

تر باشد،  تر و کامل ای و در هر جایی عمل کنیم، اولین قدم شناخت و معرفت است؛ هر چه شناخت عمیق دستوری در هر مرتبه
کردند، همان  ا آن باید تورات را اخذ می؛ یعنی قوتی که ب«جَمِيعاً فيِهِماَ»فرماید  شود. اینجا حضرت می همراهی هم بیشتر می

 دادند.  جدیت و عزیمت و پشتکاری است که در این رابطه باید به خرج می
 : شمول خطاب به مسلمینمطلب سوم

اسرائیل است؛  مثل برخی دیگر از خطابات قرآنی، به حسب ظاهر متوجه بنی« خذُُوا مَا آتَينَْاكمُْ بِقُوََّةٍ»مطلب دیگر این است که 
، به حسب «وإَِذْ أَخَذنَْا مِيثَاقَكُمْ ورََفعَنَْا فَوْقَكُمُ الطَُّورَ خُذُوا مَا آتَينَْاكُمْ بِقُوََّةٍ»گوید و به آنها فرمود  ئیل را میاسرا چون داستان بنی

اسرائیل هستند. اما همانند سایر موارد که خطاب متوجه یک قوم خاص مِن  ظاهر معلوم است که مخاطب این خطاب و امر، بنی
شود،  گیرد، این اختصاص به آن زمان ندارد؛ خطابات قرآنی زمانی که متوجه مؤمنان می و الموحدین صورت میالمشرکین 

شود، باز هم متوجه همه کافران إلی یوم القیامة است. اینجا  متوجه همه مؤمنان إلی یوم القیامة است؛ زمانی که متوجه کافران می
شود؛ یعنی به مسلمین در آن  زمان بلکه مسلمانان زمان پیامبر)ص( را هم شامل می اسرائیل در آن تنها به بنی هم این خطاب نه

فرماید قرآن را با تمام قوت اخذ کنید؛ اخذ قرآن با تمام قوت، یعنی هم قوت بدنی و هم قوت قلبی و روحی. اخذ  دوران می
ر ه ما فقط این کتاب را به دست بگیریم و دو تأمل در آیات قرآن؛ اخذ به این نیست ک تعمیقهم یعنی دریافت و فهم و 

منقوش کردن مساجد و امکنه مقدسه به آیات قرآن اکتفا کنیم یا قرآن را به بهترین شکل  رایکتابخانه قرار بدهیم، یا فقط ب

آن آشناتر منتشر کنیم؛ نه، هیچ کدام از اینها نیست. این به رواج فرهنگ قرآن در میان مسلمانان است؛ هر چه مسلمانان با قر

جریان پیدا کند، این موجب تقویت  بیشتر شوند، هر چه فهم قرآن در جامعه فراگیرتر شود، هر چه قرآن در زندگی مسلمانان
که  مقصود استجامعیت در اخذ قرآن ها بقوة باشد؛  مسلمین خواهد بود. پس اخذ قرآن باید به معنای عام باشد؛ در همه عرصه

ها بقوة باید اخذ شود. این دستور و امری  ، و اینکه در همه عرصهگیرد را دربرمی تا مراتب واقعی اخذخذ از مراتب ظاهری ا
 است که خداوند تبارک و تعالی به همه مسلمین إلی یوم القیامة بیان کرده است. 

 بحث جلسه آینده 

  را توضیح خواهیم داد. 63در جلسه آینده بخش سوم از آیه 

«رب العالمین والحمد لله»      

                                                           

 .407، ص1؛ محاسن، ج105، ص1. تفسیر برهان، ج1


