
/https://m-noormofidi.com 

   70 
 

 

 

 

 

 

 «معن ج عي  محمد   آله الطلهري    اللع  عي  اعدائهم ا اللّه   ب  اعالمين    لي الحمدللّه»

 خلاصه جلسه گذشته

؛ «الطُُّورَ فَوْقكَُمُ وَرَفعَنَْا مِيثَاقَكُمْ أَخَذنَْا وإَِذْ»سوره بقره بود. بخش اول این فقره از آیه است:  63مختلف آیه های  بحث در بخش

در مورد این بخش، چند مطلب باید ذکر شود. مطلب اول درباره معنای میثاق است. گفتیم سه قول در مورد معنای میثاق وجود 

  .دارد

ها قرار داده است؛ یعنی آن  ز میثاق، همان است که خداوند تبارک و تعالی در فطرت یا عقول انساناینکه منظور ااول قول 

ها به  فطرتی که گواه بر وجود خداوند تبارک و تعالی و توحید و معاد و دلیل بر صدق انبیا است، یا آنچه که در عقول انسان

 عنوان راهنمای درونی و حجت باطنی معرفی شده است. 

  است.اسرائیل گرفته  که خداوند از بنیوم اینکه منظور از میثاق، پیمان خاصی است قول د

اند؛ این شاید به  که میثاق به دو معناست؛ یکی آن پیمانی که زمان خروج از صلب آدم و شهادت بر خویشتن گرفتهنقول سوم ای

اق کلی مبنی بر الزام مردم به متابعت و پیروی از انبیا. همان قول اول برگردد. معنای دیگر اینکه منظور از میثاق، یعنی یک میث

 .شود اسرائیل مربوط نمی خصوص بنی این به

 فَوْقَكُمُ وَرَفعَنَْا»دامه آیه فرموده گفتیم قول اول که منظور میثاق فطرت و نظایر آن باشد، قابل قبول نیست. مخصوصاً اینکه در ا

کند اخذ این میثاق در حالی بوده که کوه طور بر بالای سر آنها برافراشته شده بود. قرائن دیگری هم  ؛ چون اشاره می«الطُُّورَ

 داریم مبنی بر تقویت قول دوم که در ادامه ذکر خواهیم کرد. 
 قول دومبررسی 

ضمن اینکه این قول را تقویت لذا توان قول دوم را تقویت کرد،  کمک آن میکه به  دیگری هم وجود دارد قرائن و شواهد

شود. بر این اساس، قول دوم به دلایل و قرائن و شواهدی قابل پذیرش است؛  کند، تضعیف آن دو قول دیگر هم محسوب می می

 اسرائیل است.  یعنی اینکه این یک میثاق خاص و مربوط به بنی

 اولقرینه 

کند. بعضی از این  اسرائیل اشاره می توانیم آیاتی را بیابیم که به خصوص میثاق بنی وح بیشتری میما در سایر آیات قرآن به وض

 آیات عبارتند از: 

 استاد حاج سید مجتبي نورمفیدي تفسیردرس 

   1404 دی 22 تاریخ:                                                                                               سوره بقرهموضوع کلی: 

  1447 رجب 22ادف با: صم               -« و إذ أخذنا ميثاقكم و رفعنا فوقكم الطور»بخش اول:  –های مختلف آیه  بخش – 63آیه  جزئی:موضوع 

 24جلسه:                         -قول سوم بررسی  –بررسی قول دوم  –قول اول، دوم و سوم  –مطلب اول: ميثاق  

                                                                                                                                دوم: طورمطلب                    

 



/https://m-noormofidi.com 

   71 
 

 ؛ 1«فيهِ ما دَرَسُوا وَ الْحَقَّ إِلاَّ اللَّهِ عَلىَ یَقُولُوا لا أَنْ الْكتِابِ ميثاقُ عَلَيهِْمْ یُؤْخَذْ لَمْ أَ». 1

 ؛ 2«دِماءَكمُْ تسَفِْكُونَ لا ميثاقَكُمْ أَخَذنْا إِذْ وَ». 2

اسرائیل، به یک معنا صراحت دارد که این  گوید میثاق بنی وقتی می 3«.اللَّهَ إِلاَّ تعَْبُدُونَ لا إسِْرائيلَ  بنَی ميثاقَ أَخَذنْا إِذْ وَ». 3

خطاب به « کمُ»؛ درست است «مِيثاَقَكُمْ أَخَذنَْا وإَِذْ»گوید:  اسرائیل است. در آیه محل بحث می یک میثاق خاص برای بنی

 ناظر به همان میثاق کلی باشد. تواند به یک معنا  اسرائیل است ولی این می بنی

 «. بعَِهْدكُِمْ أُوفِ بعَِهْدی أَوْفُوا وَ عَلَيْكُمْ أنَْعَمْتُ  الَّتی نعِْمتَیَِ اذكُْرُوا إسِْرائيلَ  بنَی یا» فرماید: میهم سوره بقره  40در آیه . 4

اند. اینکه در موارد مختلف اشاره به احکام مختلف  اسرائیل بسته اینها همه اشاره به همان عهد و پیمان خاصی دارد که با بنی

 لا»خواهد بگوید آن میثاق و عهد و پیمان برای عمل به احکام و قوانین تورات بوده است؛ یک جا  کند، این یعنی می می

گوید؛ اینها همه  می« الْحَقَّ إِلاَّ اللَّهِ عَلىَ یَقُولُوا لا»گوید، یک جا  می« دِماءَكمُْ تَسفِْكُونَ لا»گوید، یک جا  می« اللَّهَ إِلاَّ تعَْبُدُونَ

 دستورات و فرامینی است که حضرت باری تعالی در کتاب تورات برای مردم بیان فرموده است. 

 اند.  پس یک قرینه و شاهد، آیات دیگری است که متعرض این معنا شده

 أَخَذَ إِذْ وَ»فرماید:  سوره اعراف که می 172آیاتی که ناظر به میثاق کلی است، با لسان و بیان دیگری ذکر شده است؛ مثل آیه 

این اشاره به آن آدم اخذ کرد ذریه آنها را از صلب آدم،  ار تو از بنی، زمانی که پروردگ«ذُرِّیَّتهَُمْ ظُهوُرهِِمْ مِنْ آدمََ  بنَی مِنْ رَبُّكَ

دارد که در آن زمان، یک میثاق و پیمان و عهدی را از آنها گرفته که همان فطرت یا عقل است؛ اینکه مثلاً غیر خداوند را 

تفاوت با این آیات است و این خودش یک تبعیت نکنند و امثال اینها. به هرحال لسان آیات دال بر اخذ میثاق به معنای اول، م

 قرینه و یک شاهد است. 

 دومقرینه 

حالیه باشد نه « و»؛ بنابر اینکه «الطُُّورَ فَوْقَكُمُ ورََفعَنَْا»دوم این است که در ادامه این آیه و در همین بخش اول فرموده شاهد 

عاطفه، که حق هم همین است و اشاره خواهیم کرد، معنای آیه این است: به یاد بیاورید زمانی را که ما از شما میثاق گرفتیم در 

و  یک سؤال جاحالی که کوه طور را بر فراز شما افراشته بودیم. یعنی اخذ میثاق در حین رفع کوه طور بوده است. حالا این

گفتند پیمان  اسرائیل این کوه را برافراشته بودند و می کنیم که آیا اینکه بالای سر بنی که بعداً اشاره می وجود داردای  شبهه

شود آیا این پیمان ارزشی دارد یا نه، این را بعداً بررسی  شود یا نه، و اگر اکراه محسوب می راه محسوب میببندید، این اک

اسرائیل و  ه، به هرحال مسئله این است که این پیمان در همان حالی که کوه طور بر فراز بنیکنیم. صرف نظر از آن شبه می

 شود که میثاق خاصی است و غیر از میثاق دیگر است.  بالای سر آنها افراشته شده بود، گرفته شده است؛ پس معلوم می

 سؤال:

دهیم؛  ها نگرفته است؟ این را بعداً پاسخ می سایر اقوام و امت اسرائیل گرفت و از چرا این میثاق خاص را خداوند از بنیاستاد: 

                                                           
 .169اعراف، آیه . سوره 1

 .84. سوره بقره، آیه 2

 .83. سوره بقره، آیه 3



/https://m-noormofidi.com 

   72 
 

 فعلا اصل این قول را تثبیت کنیم که اصلاً این میثاق، یک میثاق خاص بود. 

 سومقرینه 

شاهد این غیر از قرینه و شاهد سوم این است که بالاخره طبق این آیه، بین رفع طور و اخذ میثاق یک پیوندی وجود دارد. 

رفع به  ، این«الطُُّورَ فَوْقَكُمُ وَرَفعَنَْا مِيثَاقَكُمْ أَخَذنَْا وإَِذْ»فرماید:  حالیه است. طبق این آیه، خداوند می« و»فتیم قبلی است که گ

اشاره کند. عرض کردم که این یک شاهد دیگری محسوب  ،شکنی کوه طور به منظور فرو فرستادن عذاب در صورت پیمان

گوید به یاد بیاورید آن زمانی که کوه طور بالای سر شما بود و ما از شما پیمان گرفتیم. صرف نظر از اینکه  شود؛ آنجا می می

این برای فرو فرستادن عذاب و تهدید برای عذاب بوده است؛ ولی مسلّم است که این حالیه باشد یا عاطفه، بالاخره « و»ن آ

خواهد به آنها  شکنی و نقض میثاق و نادیده گرفتن عهد. یعنی کأن خداوند می تهدید و این رفع کوه طور مرتبط است با پیمان

شود. خود این اتصال و ارتباط بین اخذ میثاق  اگر شما به دستورات تورات عمل نکنید، عذاب بر شما نازل مییادآوری کند که 

 اسرائیل.  دهنده این است که این یک میثاق خاصی بوده مربوط به بنی و رفع کوه طور، نشان

 کند.  لذا مجموعه این شواهد، قول دوم را تقویت می
 قول سومبررسی 

عقل و فطرت که  )غیر از گان برای تبعیت و پیروی از انبیامیثاق یعنی میثاق از بند یم، این بود کهقول سوم که ما قبلاً نقل کرد

ایم که پیروی  مبدأ و توحید و معاد گرفتیم، یک میثاق دیگر هم گرفتهیعنی ما ضمن اینکه از همه مردم میثاق بر  (اشاره کردیم

چیزی جدا از معنای اول نیست؛ درست است در برخی آیات این میثاق ا متابعت کنند. از انبیا داشته باشند و از فرامین آنه

اشاره به این امر شده، ولی اگر این امر مورد اشاره قرار گرفته، اینها در واقع از مصادیق آن شناخت و گرایش کلی فطرت 

شود؛  این معنا از میثاق، مستقل از معنای اول محسوب نمیست. های حجت باطنی یعنی عقل ا انسانی است یا از راهنمایی

 بنابراین قول سوم هم ناتمام است. 

 اسرائیل است.  نتیجه اینکه منظور از میثاق در آیه، همان میثاق خاص بنی

حالا ما آن سؤالی که شما مطرح کردید و البته یکی دو سؤال دیگر که مربوط به بخش اول است را در پایان بخش اول پاسخ 

 خواهیم داد. 

 «طور»دوم: مطلب 

 فَوْقَكمُُ وَرَفعَنَْا» و به چه معنادر اینجا « رفع»ینکه ااست و « طور»به خود  مطلب دیگری که مربوط به بخش اول است، راجع

چند احتمال ذکر شده است؛ حداقل دو احتمال در اینجا در کتب تفسیر ذکر شده « طور»به چه معناست؟ در مورد « الطُُّورَ

 فخر رازی در تفسیر کبیر به این احتمالات اشاره کرده است.است. 

یکی اینکه منظور از کوه طور، همان کوه معروف و شناخته شده است که محل مناجات حضرت موسی بوده است. اول: احتمال 

های  دانند. این مطلب در آیات دیگر قرآن هم مورد اشاره قرار گرفته است، منتها به نام ثر مفسرین کوه طور را همان کوه میاک

تعبیر شده است؛ در سوره اعراف  2«سَينْاءَ طوُرِ»شده است، یک جا به  1« طُوى الْمُقَدَّسِ بِالْوادِ»مختلف. در یک جا تعبیر به 

                                                           

 .12آیه . سوره طه، 1

 .20. سوره مؤمنون، آیه 2



/https://m-noormofidi.com 

   73 
 

از آن یاد شده است.  2«طور سينين»شده است؛ یا در سوره تین با تعبیر « طور»شده است. اینجا تعبیر به  1«جبل»تعبیر به 

، علی القاعده این را بر چندجاشویم با ذکر و نام آن کوه در  میمواجه  ما و شود کوه در چند جای قرآن یاد می وقتی از یک

های معمولی هم همینطور است؛ وقتی عرف اشاره  اشاره شده است. در نوشتهبه آن کنیم که در همه جا  همان معنایی حمل می

به  ،بینید به همان داستان مربوط است برد، طبیعتاً در یک جای دیگر که شما می های متعدد می کند ولو نام به یک نقطه خاص می

لذا منظور از طور چنانچه اغلب مفسران  کند، قاعدتاً این هم مثل بقیه باید به همان معنا حمل شود. همان محل اشاره می

 اند، همین معنای کوهی است که محل مناجات حضرت موسی بوده است.  گفته

گوید آن کوهی که حضرت موسی در  اند؛ یعنی اینکه خداوند نمی بعضی این را به معنای مطلق جبل و کوه دانسته دوم:احتمال 

های فلسطین بوده و طبق امر خداوند تبارک  کوه مثلاً یک کوهی از کوهکرد، رفعناه؛ بلکه یک کوهی. حالا این  آن مناجات می

و تعالی از اصل کنده شد و بالای سر این قوم قرار گرفت. یا اینکه کوه خاصی در فلسطین نبوده؛ یک چیزی مانند کوه و بالای 

توانیم بگوییم منظور از  ه من ذکر کردم، میطراد کاسر این قوم قرار گرفت. این احتمالات هم وجود دارد، ولی با توجه به قرینه 

 طور، کوه محل مناجات حضرت موسی است. 

 

«والحمد لله رب العالمین»      

                                                           

 .171. سوره اعراف، آیه 1

 .2. سوره تین، آیه 2


