
   118 
 /https://m-noormofidi.com 

 

 

 

 

 
 

 «معن ج عي  محمد   آله الطلهري    اللع  عي  اعدائهم ا اللّه   ب  اعالمين    لي الحمدللّه»

 خلاصه جلسه گذشته

قلمرو قاعده نفی ظلم است. جهت سوم مربوط به انواع ظلم  مؤثر در تعیینبحث ما درباره بررسی تأثیر جهت سوم از جهات 

ای که برای قاعده  گانه مراد و مقصود است. ما در جلسه گذشته اجمالاً دلایل هفت ،است و اینکه کدام یک از این انواع در ادله

  ار دادیم.نفی ظلم اقامه شده را مورد بررسی قر
 محل وفاق

 ،کند، بدون تردید منظور از ظلم و عدل کند یا ظلم را از او نفی می ند را توصیف به عدالت میآن دسته از ادله که خداو در گفتیم

کند، به  های ظلم را از او نفی می کند ظلم را از او یا ریشه داند یا نفی می ظلم و عدل واقعی است. حالا یا خداوند را عادل می

پردازد، ناظر به ظلم و  گردد و در مقام توصیف حق تعالی به عدل و نفی ظلم از او می هرحال آنچه از ادله به خود خداوند برمی

 عدل واقعی است. 
 نزاعمحل 

لا »کند از ظلم، مثل  نهی می هم ؛ برخی از ادله«وَالْإِحْسَانِ بِالْعَدْلِ يَأْمُرُ الل َّهَ إِن َّ»کند، مثل  بخشی از ادله امر به عدل می

ای داریم که به صورت کلی عدالت را  تر از این، ادله در اینها ظلم و عدل به چه معناست؟ مهم بحث در این است که «.تظلمون

کند. علاوه بر مقام تکوین، در مقام تشریع هم ظلم را از  کند و ظلم را از او نفی می داوند در حیطه تشریع ثابت میبرای خ

 این احکامآیا خود ولی مسئله این است که کند. ما احکامی در شریعت داریم، حالا یا وجوبی یا تحریمی؛  خداوند نفی می

اوند گفته ایها الناس اعدلوا، ایها الناس لا تظلموا، مفاد و مضمون و ادله همین است؛ گوییم خد عادلانه است یا ظالمانه؟ آنجا می

کند؟ گفتیم درباره این باید بحث شود. آیا امر به عدل  یک بحث آنجا داریم که این چه عدلی است؟ آیا امر به عدل واقعی می

 است. برخی از این احکام ایره معاملات به معنای اعمدر د قسم هم احکام کند؟ یک یا امر به عدل ارتکازی عقلائی می عرفی

ها و  در باب قصاص عضو، چه مجازات یاشاید به نظر بعضی از مردم ناعادلانه بیاید؛ مثلاً اینکه دیه زن نصف مرد است؛ 

برخی  ما المرد و عدم جواز آن برای زنان. به هرحاختیار همسران متعدد برای یک  جواز کیفرهایی وجود دارد؛ یا در باب

گوییم خداوند در حیطه  که اینها عادلانه نیست. ما وقتی می کنند گمان میداریم که فی زماننا هذا برخی نسبت به آنها  احکام

ای ندارد، با این احکام چه باید کنیم؟ آیا راهی وجود دارد تا نسبت به برخی از این احکام که به  تشریع هیچ حکم غیرعادلانه

که عدالت و ظلم در این ادله چه آیند، بازنگری داشته باشیم؟ پس دقت بفرمایید که محدوده بحث ما در این نظر غیرعادلانه می

مستقیماً موضوع حکم قرار گرفته باشند و چه غیرمستقیم نسبت به احکام ملاحظه شوند، آیا عدالت و ظلم واقعی است یا 

اینها از دایره بحث ما خارج هستند؛ ما  منظور باشد، بخاطر محاذیری که دارد؛ پس تواند شرعی نمی عدل و ظلم عرفی؟ گفتیم

 استاد حاج سید مجتبي نورمفیدي قواعد فقهیهدرس 

 1404 بهمن 11 تاريخ:                                                                                            نفی ظلمقاعده  موضوع کلی:

 1447 شعبان 11ادف با: صم                               –بررسی تأثیر جهت سوم  – جهات مختلف مؤثر در تعیین قلمرو –قلمرو قاعده  موضوع جزئی:

 28جلسه:                                                     -اقوال  –محل وفاق و نزاع  –انواع ظلم و عدل در ادله                       

 قول اول، دوم، سوم، چهارم، پنجم، ششم و هفتم                      



   119 
 /https://m-noormofidi.com 

کند، آنچه  های ظلم را از او نفی می کند و ظلم و ریشه ای که خود خداوند را توصیف به عدل می کنیم. ادله ع را تبیین میمحل نزا

که مربوط به عالم تکوین است، همان ظلم و عدل واقعی است؛ در عالم تشریع هم نسبت به بسیاری از احکام این چنین است. 

گوییم خداوند ظالم  کند بین تشریع و تکوین. وقتی می واقعاً عادل است؛ فرقی هم نمی گوییم خدا عادل است، یعنی ما وقتی می

خواهیم  شود، چه در تکوین و چه در تشریع. منتها می گوییم نفی ظلم واقعی از خداوند می کنیم و می نیست، واقعاً نفی ظلم می

توان در آن احکام بازنگری کرد؟ آن  بیایند، آیا می به نظر ببینیم اگر ادله احکام شرعی چنانچه در یک دوره و عصری ناعادلانه

توانیم بین نفی ظلم از خداوند و آنچه که در تلقی عمومی ظلم است، جمع کنیم؟ اینها سؤالاتی است که باید  وقت چطور می

حکم ظالمانه هم به این موضوع فکر کنید. خدا عادل است و  شود شما حق ندارید راجع یک وقت گفته می .شود پاسخ داده

 توانید مداخله کنید و بازنگری داشته باشید.  ای می گوید در یک محدوده ندارد؛ تمام شد و رفت. یک وقت می

 سؤال:

خارج است؛ احکام مربوط به معاملات بالمعنی الاعم، اینجا چند نوع احکام داریم. بله،  بحث استاد: گفتم عبادیات از دایره

هر است، برخی اطلاق و عموم دارد؛ ممکن است این جهت در اطلاق و عموم آن تأثیر بگذارد؛ بعضی منصوص است، بعضی ظا

توانیم تصویر کنیم، با توجه به نوع ادله. من  یعنی مقید یا مخصص یک اطلاق یا عموم باشد. انحاء مختلفی برای اثرگذاری می

از احکامی که عنوان موضوع آن عدل و ظلم است، اینها چه  فعلاً در مقام بیان اقوال و انظار به صورت کلی هستم که آن دسته

کند از ظلم. یکی هم احکام  مینهی  که ،«ایها الناس لا تظلمون»یا « وَالْإِحْساَنِ بِالْعَدْلِ يَأْمُرُ الل َّهَ إنِ َّ»عدل و ظلمی است؟ مثل 

یرعادلانه بودن یا ظالمانه بودن، نادیده گرفته تواند به واسطه غ معاملی، چه اصل آن و چه اطلاق آن و چه عموم آن، آیا می

خواهد معیار قرار بگیرد، چه عدل و  شود یا تقیید یا تخصیص بخورد؟ اگر این باشد، معنایش چیست؟ عدل و ظلمی که می

باشد،  تواند وارد این عرصه شود و در احکام تأثیر بگذارد؟ اگر عدل و ظلم غیر واقعی عدل و ظلم واقعی می آیاظلمی است؟ 

هایی است که اینجا  تواند تأثیر بگذارد؟ اینها همه پرسش ای می یعنی عدل و ظلم عرفی یا ارتکازی عقلائی، این در چه محدوده

 باید به آن بپردازیم. 
 اقوال

اینجا چند قول و چند دیدگاه در این مسئله وجود دارد. شاید قائلین به  کنیم.ای به اقوال  اشاره هر چیز مناسب استقبل از 

 اند، اما به گمان من محل نزاع همین است که ما عرض کردیم.  طور خاص حتی محل نزاع را تبیین و تنقیح نکرده
 قول اول

در احکام قاعده نفی ظلم و  أثیرت گذاریم و از دایره بحث ما به عنوان یک دیدگاه که اساساً به صورت کلی آن را کنار می

که شریعت فقط عدالت را واجب و ظلم را حرام کرده  این است گنجند( )با اینکه آنان در دایره متدینان می شرعی خارج است؛

گویند دین انسان را به عدالت دعوت کرده و آنها را از  می حرمت ظلم هم ندارند، بلکه است؛ یا اساساً کاری به وجوب عدل و

م پرهیز داده است. کاری هم به مصادیق ندارد؛ مصادیق در هر دوره باید به وسیله مردم معین شوند؛ اسلام فقط یک کلیتی ظل

 بیان کرده که عدالت باید دنبال شود یا دعوت به عدالت کرده یا مردم را از ظلم برحذر داشته است. 

التزام به احکام و مقررات را به این  ل وجود احکام یااص؛ چون معلوم نیست استاین دیدگاه از دایره بحث ما خارج 

خواهیم وارد آن بحث شویم، چون این از دایره  ای هم برای خودشان دارند که ما نمی گستردگی قبول داشته باشند. اینها مبانی

ه مشترکاً اینها یک دیدگاه کشوند؛  های مختلفی تقسیم می ها و طیف ها و گروه بحث ما خارج است. البته اینها خودشان به دسته



   120 
 /https://m-noormofidi.com 

 گذاریم.  یک جمعی اینطور معتقدند. ما این نظر را کنار می به هرحالندارند؛  آن را پذیرفته باشند،

 گنجد، چند دیدگاه و قول است.  اما انظاری که در چهارچوب بحث ما و ناظر به محل نزاع که ما تعیین کردیم می
 قول دوم

داوند تبارک و تعالی در عرصه تشریع براساس عدالت رفتار کرده و هیچ ظلمی در هیچ قانون و یک قول این است که قطعاً خ

تشخیص اینکه یک حکمی عادلانه است یا ظالمانه، برعهده مردم نیست؛ ما یقین داریم لکن حکم شرعی روا نداشته است. 

، عادلانه است و هر چه که امر به آن کرده، ردهلذا هر حکمی که خداوند جعل ک گذاری کرده است؛ عدل قانون براساسخداوند 

شده و دارای قبح است. هیچ راهی هم برای  ی کرده، به نوعی ظلم محسوب میبنای عدل و حسن است و هر چه که نهبر م

نند. ها و مردم داده نشده که بخواهند به ارزیابی و قضاوت احکام شرعی بنشی به انسان هم کشف اینها وجود ندارد؛ هیچ فرصتی

 خود اینها دو دسته هستند:

به عنوان عدل و ظلم واقعی نداریم.  چیزی گویند ما و می بوده یک دسته کسانی هستند که به نوعی منکر حسن و قبح ذاتی

عدل عین آن چیزی است که خداوند بگوید؛ ظلم آن چیزی است که خداوند از آن باز دارد. به عبارت دیگر، اساساً حسن و 

منکر هستند، چه اشاعره و چه اخباریون؛ اینکه الحسن ما حسنه الشارع و القبیح ما قبحه الشارع، و عقول ما  قبح ذاتی را

 ها هم هیچ راهی برای درک آنها ندارد.  انسان
 قول سوم

پذیرند و معتقدند که خداوند  معتقد به حسن و قبح ذاتی هستند و این را قبول دارند، عدل و ظلم واقعی را می دیگریک عده 

گذاری و چه در عالم تکوین عمل کرده است؛ یعنی عدل و ظلم یک  تبارک و تعالی بر اساس عدل و ظلم واقعی، چه در قانون

توانیم به آنها  یها عمل و رفتار کرده است. منتها ما نم اس در همه عرصهالامری دارد، خداوند هم بر همان مقی واقعیت و نفس

از امور بدیهی و و به حسن و قبح ذاتی برسیم و عدل و ظلم واقعی را کشف کنیم، محدود  ی همدر موارد دست پیدا کنیم، اگر

وجه آن رعی معرفی و بیان شده، آشکار و روشن است که تردیدی در آن نیست، و الا اغلب مواردی که به عنوان یک حکم ش

برای ما قابل فهم نیست؛ راهی برای عقول ما نسبت به آن وجود ندارد و تلاشی هم نباید در این زمینه کنیم. اگر در جایی خود 

یچ توانیم از آن استمداد کنیم، اما اگر جایی این چنین نکند، به ه کند و به صراحت علت و مناط را بگوید، ما می تصریحشارع 

 وجه راهی برای ما نیست. 

پس خود آن طیف اول دو دسته هستند که اشاره کردیم؛ آنها هم معتقدند همه احکام براساس عدالت و نفی ظلم جعل شده 

است؛ چه آن حکم را عین عدل بدانیم و ورای آن به واقعیتی غیر از آن حکم قائل نباشیم که اصلاً چیزی به عنوان عدل و ظلم 

؛ چه عدل و ظلم واقعی را بپذیریم و بگوییم احکام بر این اساس جعل شده است. به هرحال ما راهی برای فهم واقعی داریم

 عدل و ظلم واقعی نداریم. در مسئله احکام این به ما واگذار نشده است. 

 سؤال:

فهمیم، حتی  ی عدل و ظلم را میگویند ما معنا گویند ما درکی از عدل و ظلم نداریم؛ بالاخره می استاد: اینها هیچ کدام نمی

، ممکن است بگویند عدل و ظلم را باید خود شارع برای ما معلوم کند ... چون اندیشند میتر  که یک مقداری خیلی بسته  بعضی

عدل و ظلم واقعی طبق دیدگاه طیف اول، آن چیزی است که شارع تبیین کند و مصداق آن را بگوید، و الا ما راهی برای فهم 

 داریم. آن ن



   121 
 /https://m-noormofidi.com 

 قول چهارم

است، اینکه مسلماً خداوند تبارک و تعالی احکامش را براساس نفی ظلم تشریع کرده؛ هر  چهارمنظر دیگر که به یک معنا قول 

در مواردی به عهده انسان گذاشته شده و الجمله  این عدالت فی فهم و شناخت حکمی که خداوند دارد قطعاً عادلانه است؛ اما

ای  الجمله در یک محدوده ست که به طور کلی راه شناخت عدل و عدالت و مصادیق آن را بسته باشد. فیاست. اینطور نی

 د: نشو ، به چند طیف منقسم میاند لکن آنان که برای فهم بشر نقش قائل توان برای فهم بشر نقش قائل بود. می

ی ما یک ظلم و عدل واقعی داریم که خداوند گویند فهم بشر برای شناخت ظلم و عدل واقعی ملاک است؛ یعن می عدهیک 

خواهد تا ما بتوانیم آن را بدست  احکامش را بر همان اساس جعل کرده است؛ منتها آن ظلم و عدل واقعی کاشف و معیار می

یم. اگر توانیم عدل و ظلم واقعی را در برخی موارد کشف کن شده و به رسمیت شناخته شده می  با معیارهای شناختهما بیاوریم. 

توانیم بعضی از آن مصادیق و موارد را بدست بیاوریم؛ هر چه کشف کردیم،  ما از طرق معتبر و رسمی و مشروع اقدام کنیم، می

 توانیم فهم و شناخت خودمان را مداخله بدهیم.  آنچه را هم که کشف نکردیم، ما نمی
 قول پنجم

عدل و ظلم عرفی است؛ خود اینها هم چند  معیار نیست بلکه ملاک قعیگویند اساساً در این موارد عدل و ظلم وا یک دسته می

 طیف هستند:

توان گفت عرفی؛ ممکن است  گوید عرفی و منظورش همان ارتکازی عقلائی است که البته اصطلاحاً آن را نمی یک وقت می

عقلائی به گمان من گرفتار تغییر و کسی بگوید ملاک در فهم دایره عدالت و ظلم، همان ارتکاز عقلائی است که این ارتکاز 

 شود.  دچار تغییر نمی
 قول ششم

تواند دچار تغییر شود؛  گویند ملاک، عدل و ظلم عرفی است؛ در هر عصری عرف آن عصر ملاک است. لذا احکام می برخی می

حکمی در عصری  یعنی یک چیزی که در یک عرفی ظالمانه است، اگر در عرف دیگر عادلانه شد، مشکلی ندارد؛ یا اگر

عادلانه بود اما در دوره دیگر ظالمانه بود، این دیگر قابل پذیرش نیست. این به عرف واگذار شده و از آنجا که عرف هم در 

توانند دچار تغییر شوند. یعنی مثلاً اگر امروز یک حکمی به نظر عرف ظالمانه  های مختلف متفاوت است، پس احکام می زمان

 قابل قبول نیست.   بود، حتماً این حکم
 قول هفتم

ها و عرف امروزی و عرف مستحدث.  قاعده نفی ظلم، ملاک نظر عرف است؛ ولی عرف عصر شارع، نه عرف در همه زمان در

گیرد؛  دانست یا تلقی این را داشت و دلیل اطلاق داشت، بر همان مبنا شکل می اگر عرف عصر شارع یک چیزی را ظالمانه می

  وان آن را امروز ظالمانه دانست.ت نمی، ظالمانه نبودولی اگر چیزی آن موقع 

 سؤال:

استاد: آن هم بحث دارد که آن ارتکازات شارع امضا کرده یا نه؛ آیا نیازی به امضاء شارع داشته یا نداشته است؟ این اجمالاً 

ی ظلم در چه ها همین است که ما برای قاعده نف ترین بحث اندازی از اقوال است تا بعداً ادله اینها را بگوییم. از مهم چشم

 ای نقش قائل باشیم.  حیطه

   

«والحمد لله رب العالمین»           


