
   108 
 /https://m-noormofidi.com 

 

 

 

 

 
 

 «معن ج عي  محمد   آله الطلهري    اللع  عي  اعدائهم ا اللّه   ب  اعالمين    لي الحمدللّه»

 جلسه گذشتهخلاصه 

بررسی بحث در بررسی جهت سوم از جهات مؤثر در تعیین قلمرو قاعده نفی ظلم بود؛ جهت سوم با ملاحظه انواع عدل و ظلم 

. ما گفتیم عدل و ظلم واقعی، عدل و ظلم شرعی، عرفی، ارتکازی عقلائی و عقلی داریم. قهراً برای اینکه ببینیم هر یک شود می

لای ادله و با ملاحظه ادله جستجو  تواند اراده شده باشد، باید اینها را در لابه راده شده یا میاز این انواع در کدام یک از ادله ا

بسا دُور  لغویت و چه هم تواند در خطابات شارع مقصود باشد. دلیل آن رسد عدل و ظلم شرعی نمی کنیم؛ ولی گفتیم به نظر می

 .کند یو امثال اینها باشد. اینها به حسب ادله فرق م

 ظلم و عدل در ادلهانواع 

مقصود نیست. یک وقت منظور از عدل و ظلم شرعی، عدل و ظلم مستنبط از ادله است، یعنی همان اجمالاً عدل و ظلم شرعی 

شود مکشوف. این مکشوف یک وقت همان عدل و ظلم واقعی  ، آنها میو ظلم واقعیعدل عدل و ظلم کاشف؛ یعنی کاشف از 

شود، در واقع ارشاد به همان حکم و  ظلم عقلی؛ یعنی آنچه که به عنوان عدل و ظلم شرعی شناخته میاست، یک وقت عدل و 

عدل  حول عمدتاً بحثلذا  رود. از این بحث کنار میتوانیم بگوییم عدل و ظلم شرعی  درک عقل است. بنابراین به یک معنا می

تواند به همان عدل و ظلم عقلی برگردد یا  نا میارتکازی عقلائی هم به یک مع و ظلمعدل  زند. و ظلم واقعی و عرفی دُور می

سه گانه، عمدتاً  . در میان این انواع پنجاستتر باشد. عدل و ظلم عقلی هم همان حسن و قبح  اش از آن وسیع یک مقداری دایره

، عدل و ظلم عرفی به معنای عام، عدل و ظلم ارتکازی عقلائی که این هم دسته هستند که مدنظر هستند: عدل و ظلم واقعی

 تواند متمایز از آن باشد.  تواند نام عرفی بر آن نهاده شود یا می می

ع تواند مستند این قاعده باشد، ناظر به کدام یک از این انوا ای که به نوعی می کنیم تا ببینیم ادله ما از این منظر، ادله را مرور می

 توان اقامه کرد؛ تقریباً شش یا هفت دلیل گفتیم.  مورد اشاره است. ادله متعددی بر قاعده می

 ظلم و عدل در آیاتنوع 

دلیل اول، آیات بود؛ گفتیم آیات دو بخش دارد. بخش اول آیاتی است که بالمطابقة دلالت بر قاعده دارد؛ بخش دوم آیاتی 

 .قابل ذکر است در بخش اول چند دسته توانیم بهره بگیریم. است که بالالتزام یا بالتضمن از آنها می
 اول آیاتبخش 

 اولدسته 

کند و  براساس عدل، امور را تدبیر می عادل معرفی شده، لذا دسته اول آیاتی است که براساس آنها خداوند تبارک و تعالی

 استاد حاج سید مجتبي نورمفیدي قواعد فقهیهدرس 

 1404 بهمن 4 تاریخ:                                                                                            نفی ظلمقاعده  موضوع کلی:

 1447 شعبان 4ادف با: صم                                -مروری بر مباحث گذشته  – جهات مختلف مؤثر در تعیین قلمرو –قلمرو قاعده  موضوع جزئی:

 26جلسه:                                         آیاتدر  .1 –ظلم و عدل در ادله انواع  – بررسی تأثیر جهت سوم                      

 



   109 
 /https://m-noormofidi.com 

گذاری دارد؛ یعنی امر و نهی او، دستورات و نواهی او، همگی در چهارچوب عدل و حق و قسط  براساس عدل، تشریع و قانون

این «. العَْلیِمُ السََّمیِعُ وَهُوَ لِكلَِمَاتِهِ مُبَدَِّلَ لَا وعََدْلًا صدِْقًا رَب َّكَ کلَِمَتُ وَتَمََّتْ»آیه:  مثلر عاری از ظلم است. است یا به تعبیر دیگ

 هوَُ إ لََّا إ لَهَ لَا أنَََّهُ اللََّهُ شَه دَ»بیشتر به حوزه تشریع ناظر است: کند. شاید این آیه  ع را بر مبنای عدل توصیف میعالم تشریآیه 

 . «الْحَكِیمُ العَْز یزُ هُوَ إ لََّا إ لَهَ لَا ب الْقِسْطِ قَائمًِا العِْلْم  وأَُولُوا وَالْملََائِكَةُ

فرماید  اینکه می، ناظر به عدل و ظلم واقعی است. هستندچون در مقام تبیین فعل و وصف خداوند قرار این دسته از آیات 

، کلمه پروردگار تو تمام شده از حیث صدق و عدل. این عدل، عدل واقعی است؛ وقتی در «وَعَدْلًا صِدْقًا رَب َّكَ کلَِمَتُ وَتَمََّتْ»

تواند کلمات  ای که هیچ چیزی نمی گوید به گونه ورات خدا، کلمات خدا، تشریع خداوند تبارک و تعالی سخن میمورد دست

کند از کار خداوند، چه در عرصه تکوین و چه در  خداوند را تغییر بدهد، این ناظر به عدل واقعی است؛ نفی ظلم واقعی می

 عرصه تشریع. 

 دومدسته 

گوید خداوند  گوید می ظلم را از خداوند نفی کرده است؛ دسته اول می کلی به طوردسته دوم از بخش اول، آیاتی است که 

، «ذَرََّةٍ مِثْقَالَ یَظْلِمُ لَا اللََّهَ إ نََّ»گوید خداوند ظالم نیست. چند آیه هم برای این دسته نقل کردیم.  عادل است، اما این دسته می

 یَظْلِمُ لَا اللََّهَ إ نََّ»شود یا  کند یا به بندگان خداوند ظلم نمی ای ظلم نمی مثقال ذره؛ اینکه خداوند به اندازه «نَقِیرًا یُظْلمَُونَ وَلَا»

کند، یعنی آنچه که به  کند؛ اینکه ظلم نمی این آیات ناظر به ظلم واقعی است؛ یعنی خداوند به هیچ کسی ظلم نمی ،«شَیْئًا النََّاسَ

توانیم با وصف واقعی بودن بشناسیم؛ عدل واقعی، ظلم واقعی، با هر  اً میحسب واقع ظلم است. بالاخره ما ظلم و عدل را مسلم

گوید خداوند ظالم نیست و  کند و می مورد نظر قرار بدهیم، این دارد خداوند را از آن مبرا میمعیاری که ظلم و عدل واقعی را 

 کند.  ظلم نمی

 سؤال:

شود. اگر ما برای چیزی در این عالم  ظلم محسوب می ه که به حسب واقعاستاد: ما قبلاً هم ظلم واقعی را معنا کردیم؛ یعنی آنچ

شود رعایت شود، این  او شناخته می آنچه که به عنوان موضع این عدل است. اگر یک حقی قائل باشیم و آن حق رعایت شود،

خره له فی عالم مندی از حقش، بالا شود. این حق یا شایستگی که دارد برای بهره عدل است و تجاوز از آن ظلم محسوب می

شود ظلم یا عدل واقعی؛ بالاخره نه اعرف از خداوند به حقوق اشیاء  نفس الامر، نه در عالم اعتبار، بگوییم ولو عندالله. این می

اینجا لازم نیست؛ ها و استعدادهای موجودات ...  ها و شایستگی ها و توانمندی و نه اعرف از خداوند به توانایی وجود دارد

از ما عدل و ظلم  واقعی است، ولی وقتیدر عرصه تکوین و هم تشریع هم این نفی  ،شود تی که از خداوند نفی ظلم میوق

کند؛ ما آنجا باید بدانیم که چه چیزی عدل و چه چیزی ظلم است؛ مثل تکالیف دیگری  خواهد و امر به عدل و احسان می می

اور پیدا کند. ما ب کند و براساس عدل رفتار می گوید خداوند در عالم تکوین ظلم نمی می وقتیشود.  که بر عهده ما گذاشته می

کنیم به اینکه خداوند خداوند عادل است و ظالم نیست؛ عادل است یعنی چه؟ یعنی به حسب واقع عادل است، به حسب  می

معاد یعنی عالم رسیدگی به حساب و پاداش و مجازات؛ ما باید پاداش و مجازات را بر مبنای موافقت و واقع ظالم نیست ... 

 تواند به وسط بیاید. رویم، آنگاه پای فهم و درک ما از ظلم و عدل می سراغ مقررات میمخالفت مقررات بشناسیم. وقتی به 



   110 
 /https://m-noormofidi.com 

و تعالی خداوند تبارک گوییم  می ،یا اثبات عدل برای اونفی ظلم از خداوند  یعنی بینیم، آنچه که در این دسته آیات می بنابراین

شود؛ شبهات زیادی است و  ها شبهاتی است که در ذیل عدل الهی مطرح میآن .ریع واقعاًهم در تشو عادل است، هم در تکوین 

گوییم خداوند تبارک و تعالی عادل است؛ یعنی به حسب واقع عادل است؛  کم نیست. آنها الان محل بحث ما نیست ... ما می

خودش در عالم تکوین قرار داده،  شناسد و آنها را در موضع یعنی معرفت کامل به اشیاء و امور دارد، استعدادهای آنها را می

ولو اینکه من بعضی از آنها را درک نکنم؛ ممکن است من شرور را در این عالم تصور کنم که ظلم است. اینکه ما چه توجیهی 

گوییم خداوند در این عالم به هر  می روشن است؛ منطبق کنیم، این مسئله دیگری است. اما اصل این مسئلهکنیم که با فهم  می

شیء فی کل وضع »مندی بیشتر او را هم فراهم کرده است؛  ای عطا کرده و زمینه بهره دی به اندازه استعدادش بهرهموجو

این به حسب واقع رعایت شده است. خداوند واقعاً عادل است و ظالم نیست؛ این هم « اعطاء کل ذی حق حقه»یا « موضعه

 گیرد و هم عرصه تشریع.  عرصه تکوین را دربرمی

 سومدسته 

 عَن  ویَنَْهىَ الْقُرْبىَ ذِی وإَ یتَاءِ وَالْإ حْسَان  ب الْعَدْل  یَأْمُرُ اللََّهَ إ نََّ» دل و احسان دستور داده است؛ مثلته سوم آیاتی است که به عدس

تواند منظور عدل  ، این نمی«واَلْإ حْسَان  ب الْعَدْل  یأَْمُرُ اللََّهَ إ نََّ»فرماید  اینکه می 1«.تَذَکََّرُونَ لعَلَََّكُمْ یَعِظُكُمْ وَالْبغَیْ  وَالْمنُْكَر  الْفَحْشَاءِ

تواند عدل و ظلم واقعی باشد؟ یعنی خداوند تبارک و تعالی امر  و ظلم شرعی باشد که در جلسه قبل هم گفتیم؛ اما آیا این می

کند از ظلم واقعی یا اینکه نهی  ا نهی میشود ی عدل و احسان واقعی، یعنی آنچه که به حسب واقع عدل شمرده میکند به  می

کند از ظلم، چه ظلمی؟ چه چیزی ظلم است و چه چیزی ظلم نیست؟ این در واقع یک مقداری جای بحث دارد. آنجایی که  می

ه فهمید به عنوان عدل و ظلم یا آنچه ک کند، یعنی آنچه که شما از ادله شرعی می فرماید خداوند امر به عدل و احسان می می

منظور از این عدل و ظلم چیست؟ عدل گویند،  کند یا آنچه که در ارتکاز شماست یا آنچه که غالب مردم می عقل شما درک می

گوییم عدل و ظلم به حسب فهم عرف که این در  توان تفسیر کرد؛ یک وقت می گوییم، به دو شکل می و ظلم عرفی هم که می

اوت شود؛ یک چیزی در یک دوره و عصری مصداق ظلم باشد و در عصر دیگر تواند متف های مختلف می ها و مکان زمان

گوییم همان عدل و ظلم ارتکازی عقلائی، یعنی آنچه که به عنوان عدل و ظلم در ارتکاز عقلا  یک وقت میمصداق ظلم نباشد؛ 

ند و لایتغیّر بتغیّر الازمان و الامکنه. شناس مِن دون ملاحظة الزمان و المکان وجود دارد؛ آنچه که عقلا آن را به عنوان ظلم می

این دو خیلی مهم است که منظور چیست. مسلماً اگر عدل و ظلم واقعی هم مقصود باشد، به اعتبار اینکه آن مکشوف واقع 

راهنمایی و دلالت ، مثل حجج که اینها در واقع ما را کند کشف میعدل و ظلم واقعی از شود، یعنی ما یک کاشفی داریم که  می

یعنی آنچه که عدل و احسان محسوب « وَالْإ حْساَن  ب الْعَدْل  یَأْمُرُ اللََّهَ إ نََّ»پس در کند و کاشف هستند از آن احکام واقعی.  می

شود ولی عدل و احسان به حسب درک مردم؛ عدل و احسان واقعی بما هو واقعی منظور نیست؛ عدل و احسان شرعی به  می

هایش معلوم و محدود به چند قضیه است. اینکه ظلم قبیح و عدل  قضایا و گزارهآن معنا مقصود نیست. عدل و ظلم عقلی هم 

وقت بگوییم بایدها و نبایدهای عقل عملی همگی از این قبیل است؛ آن اشتراکاتی دارد با عدل و ظلم  حسن است؛ آن

آید و عدل و ظلم واقعی بما  لغویت یا دُور پیش میارتکازی عقلائی. یعنی مسلماً اینجا عدل و ظلم شرعی منظور نیست؛ چون 

                                                           

 .90. سوره نحل، آیه 1



   111 
 /https://m-noormofidi.com 

 م مقصود باشد، به عنوان اینکه مکشوف یک کاشفی باشد. هو واقعی هم مقصود نیست. اگر ه

 سؤال:

ای از مقررات را در  کنم؛ خداوند تبارک و تعالی مجموعه استاد: تازه شرعی هم که بگوییم، ... مثل حکم واقعی؛ ... تنظیر می

شود حکم واقعی ولو اساسش  ی... بالاخره یک امری واقعیتی دارد و آن معلوم است؛ آن ملوح محفوظ ثبت و مقرر کرده است. 

اعتبار است. اگر ما یک دلیل عقلی یا شرعی هم داشته باشیم که به واسطه آن یک حکمی را استنباط یا استکشاف کنیم، 

شود مکشوف. اینجا هم همینطور است. بالاخره عدل و ظلم  شود کاشف و آن می گوییم این کاشف از آن است؛ این می می

نداشته باشد؛ به حسب واقع، ما هر  یعنی اینطور نیست که این یک صرف اعتبار باشد که هیچ اساسی واقعی یک حقیقی دارد؛

تعریفی برای عدل و ظلم کنیم، این یک واقعیتی دارد که ما با طرق متعارف باید آن را کشف کنیم. یعنی با ابزارهایی که در 

شارع به این معنا که به ما مصداق بدهد، یعنی چه چیزی  اختیار داریم، این ابزارها یک وقت عقل است و یک وقت بیان

شوند بالنسبة به این اموری که  مصداق عقل و چه چیزی مصداق احسان و چه چیزی مصداق ظلم است. اینها همه مکشوف می

 گفتیم. 

عدل و ظلم واقعی دسترسی به « ناس»است. آیا « ناس»کند، معلوم است که مخاطب او  وقتی خداوند امر به عدل و احسان می

ما باید دارند؟ ندارند، الا الاوحدی من الناس؛ معصوم باشد، حقایق برای او مکشوف است. اما غیر از آنها چطور؟ معلوم نیست. 

گوید  در واقع نمی« وَالْإ حْسَان  ب الْعَدْل  یَأْمرُُ اللََّهَ إ نََّ»با ابزارهایی که در اختیار داریم، باید عدل و ظلم واقعی را کشف کنیم. لذا 

گوید بالعدل الشرعی، بلکه إن الله یأمر بالعدل و الاحسان، خداوند شما را  یا نمی إن الله یأمر بالعدل الواقعی و الاحسان الواقعی

 شود این عدل باید یک چیزی باشد که برای مردم روشن باشد.  کند؛ پس معلوم می به عدل حکم می

 سؤال:

حالا روایات هم همینطور است؛ چون ما ) در دسته سوماینجا ن را نفی نکردم؛ آن چیزی که نفی شده، واقعی است ... استاد: آ

تواند منظور عدل  نمی (رویم تک سراغ روایات نمی صورت تکبر همین وزان، روایات را به هفت دسته تقسیم کردیم و به 

 عشد. اما آیا عرفی به معنای ما شاتواند شرعی با تواند ظلم واقعی باشد، نمی کند نمی واقعی باشد یا آنهایی که نهی از ظلم می

های محدودی  های آن، گزاره یا عقلی که گزاره بین الناس که یختلف بحسب اختلاف الازمنة و الامکنة یا آن ارتکاز عقلائی

 است، اینکه ظلم قبیح است و عدل حسن؛ اما به حسب مصادیق، ... حالا ما فعلاً وارد مصادیق نشدیم. 

کند، اما به حسب دلالت مطابقی  ضمن اینکه دلالت بر عدل در عرصه تشریع بالالتزام میپس دسته سوم از بخش اول آیات، 

شود، چون به خدا منتسب است، روشن است؛ یعنی  به و ظلم منهی عنه است. آن بخشی که بالالتزام فهمیده میخود عدل مأمور

کند، به چه نوع عدلی است؟  خداوند به حسب واقع عادل است، در عالم تکوین و تشریع هم عادل است. اما ما را که امر می

اینها با . باشد تواند: عقلی، ارتکازی عقلائی، عرفی ن سه نوع میرود؛ هر یک از ای بالاخره گفتیم شرعی و واقعی کنار می

جا بین آقایان در فهم این مسئله اختلاف وجود دارد؛ گاهی  گوییم عرفی، منظور چیست؟ همین همدیگر اختلاف دارد؛ وقتی می

کأن در هر عصری  گویند عرفی، ... برند اما مقصودشان همان ارتکازی عقلائی است. یک وقت می تعبیر عرفی به کار می

 شود.  کنند و این موجب اختلاف می مصادیق ظلم و عدل را عرف و مردم معین می



   112 
 /https://m-noormofidi.com 

 چهارمدسته 

کند که خدا نه جاهل است و نه اهل ترس، این هم معلوم است که در  های ظلم و ستم را از خدا نفی می دسته چهارم که ریشه

 های ظلم واقعی از خداوند تبارک و تعالی است.  مقام نفی ریشه

 بحث جلسه آینده

  بخش دوم آیات که آنها هم سه دسته هستند را جلسه آینده بیان خواهیم کرد. 

 

«والحمد لله رب العالمین»           


