
  

   309 
     /https://m-noormofidi.com 

 
 
 
 
 

 

 

 « معين ج علي محمد و آله الطاهرين و اللعن علي اعدائهم ا   الله   ه رب العالمين و صلي »الحمدلل  

 خلاصه جلسه گذشته

عرض کردیم در مورد »ما« موصوله مطالبی باید مطرح شود. مطلب اول در مورد اسناد »رفع« به »ما لایعلمون« بود که آیا  

 رسیدگی قرار گرفت.حقیقی است یا مجازی و اگر مجازی است، مصحح این اسناد چیست؟این بحث مورد 

شود؟ به بیان دیگر آیا که آیا »ما« موصوله در این حدیث اختصاص به فعل دارد یا شامل احکام هم می   استمطلب دوم این  

حدیث رفع مختص شبهات موضوعیه است یا اعم از شبهات موضوعیه و حکمیه است؟ زیرا اگر مختص به شبهات موضوعیه  

 باشد دیگر برای استدلال در بحث برائت مناسب نیست. 

 طرق پنج گانه

عرض کردیم به طرق یا قرائنی تمسک شده است برای اینکه اختصاص به شبهات موضوعیه یا فعل خارجی را اثبات کنند.  

حداقل پنج راه و طریق بیان شده است یا پنج قرینه توسط اشخاص مختلف ادعا شده است مبنی بر اینکه »ما« شامل احکام و  

 شود. شبهات حکمیه نمی
 طریق اول  

اولین طریق این است که رفع و وضع تقابل دارند و یتواردان علی مورد واحد، یعنی همان چیزی وضع به آن متعلق شده است  

شود  ت، مثلا وقتی گفته میمتعلق وضع فعل اس  ؛شود. در مقابل جعل، رفع است؛ گذاشتن و برداشتنرفع نیز به همان متعلق می 

شود، اصلا تکلیف یعنی وضع  شود این تکلیف بر شما لازم است یعنی فعلی به گردن مکلف ثابت می یا گفته می نماز واجب است  

شود. الفعل علی ذمة المکلف، اگر به ما بگویند نماز جمعه واجب است، معنایش این است که فعل نماز جمعه بر ذمه ما ثابت می

شود. حال که متعلق وضع و  یا حرمت، فرقی ندارد، حرمت نیز یک تکلیف است، یعنی ترک آن فعل بر گردن مکلف ثابت می 

پس رفع نیز به فعل متعلق    ،وضع تکلیف و جعل تکلیف به معنای جعل یک فعل و عملی به گردن مکلف است  و  جعل فعل است

است که این فعل از    رفع شده است. اگر نماز جمعه واجب شده بود، اکنون رفع آن به این  شود. همان چیزی که وضع شده ومی

 گردن مکلف برداشته شود. 

بنابراین منظور از »ما« موصوله در این حدیث افعال خارجی است، یعنی همان موضوعات، یعنی آن چیزی از افعال که شما به  

 شود.این از گردن شما برداشته شده است. لذا شامل شبهات حکمیه نمی  آن علم ندارید، شک دارید، جهل دارید،
 اشکال محقق خویی  

 استاد حاج سيد مجتبي نورمفيدي  درس خارج اصول 

   1404دی  29 تاریخ:                                                                                 اصول عملیه                    موضوع کلی:  

    1447  رجب   29مصادف با:                  - بررسی دلالی حدیث رفع  – روایت اول: حدیث رفع    – روایات  :  دوم دلیل    – ادله  برائت    – اصل برائت    موضوع جزئی: 
 طریق اول    – طرق پنج گانه    – مطلب دوم: بررسی اختصاص و عدم اختصاص»ما« به شبهات موضوعیه      –   »ما« موصوله .  2

 اشکال دوم   – اشکال اول    – اشکالات محقق عراقی    – طریق دوم    - اشکال محقق خویی  

 74جلسه:                                                                                                                                             هفدهمسال 



  

   310 
     /https://m-noormofidi.com 

فرماید: قرینیت و شاهد بودن این طریق بر اختصاص به شبهات موضوعیه مبتنی بر این است که ما ظرف رفع و وضع  ایشان می

، بالاخره این وضع باید در یک ظرفی  قرار داد   مکلف   ذمه  را ذمه مکلف بدانیم، یعنی بگوییم: خداوند تبارک و تعالی این فعل را بر 

خداوند این فعل را بر ذمه مکلف قرار داد، طبیعتا رفع نیز به  و  صورت بگیرد. اگر گفتیم وضع نسبت به ذمه مکلف معنا دارد،  

 شود.شوند به همین فعل متعلق میعنوان اینکه با وضع تقابل دارد و هر دو بر مورد واحد وارد می

، در حالیکه اینچنین نیست. ظرف وضع و  پس این قرینه در صورتی قرینیت دارد که ما ظرف وضع و رفع را ذمه مکلف بدانیم

گوید در محیط شریعت و  عالم تشریع است. ظرف وضع این است، خداوند تبارک و تعالی می  است و  شریعت  و  رفع شرع اسلام

من در این محیط این حکم را از مکلفین  که  گوید  میرا  همین  نیز  قرینه    . اینقانونگذاری این فعل را به گردن مکلفین قرار دادم

 برداشتم. 

گوید وجوب و  حکم است نه فعل. خداوند وقتی می هم  اسلام بدانیم، متعلق وضع و رفع    اگر محیط وضع و رفع را شریعتپس  

گوید در محیط شرع من اینها را وضع و جعل کردم یعنی یک سری احکام را قرار دادم، رفع آن حرمت را قرار دادم، وقتی می

نیز یعنی رفع همان احکام. قرینه آن نیز »رفع عن امتی« است؛ »رفع عن امتی« یعنی »رفع التسعه فی الشریعة السلامیه« این نه 

  1شده است. مورد در شریعت اسلامی و در محیط دینی و قانونگذاری برداشته 

 سوال:

»امتی« یعنی چه؟ از امت من این احکام برداشته شده است... اصلا شرع یعنی چه؟ شریعت یعنی مجموعه احکام و    استاد:

 احکام بدانیم یا افعال، کدام یک با مقام تقنین و تشریع سازگارتر است؟ مقررات. واقعا ما متعلق وضع و رفع را  

 سوال:

دهیم، اما  گوییم همینگونه است... البته بعضی قرائن دیگر نیز بیان شده که آنها را نیز جواب میلذا در همه آنها نیز می  استاد:

شود کدام است؟ بله،  ای از احکام و مقررات؛ واقعا آن چیزی که در این محیط وضع می اینکه اصلا شریعت اسلام یعنی مجموعه 

گذارد یا حکم را؟... در مخاطب مکلفین هستند و این احکام برای مکلفین جعل شده است ولی خدا فعل را به گردن مکلفین می

ای از باید  دین وشریعت مجموعه   ؟مخاطب دین هستند  مردم  گذارد یا اینکهرا بر گردن مکلفین می  هااین  وندمحیط تشریع خدا 

قرار  محیط  گذار دائما چیزهایی را در آن  نظرفی است که قانو  شود این یکو نبایدهاست، این محیط قانونگذاری است، معلوم می 

به آن کار نداریم. وضع یعنی جعل، مگر این غیر از این است؟    ،دارد، حال اینکه چه مقدارو یک چیزهایی را از آن بر می   دهدمی

آنها، نماز قرار داده شده است، »کتب« یعنی »وجب«، وجب  این جعل به چیزی می  نمی ال خورد؟... همه  گوید وضعت  صلوة، 

آید ، اگر هم یک جایی میکندوضع می   الصلوه و یا جعلت الصلوة؛ اتفاقا آیات عموما موید این معناست که وجوب را یا حرمت را 

 کند وضع را، این به اعتبار حکم و متعلقش است. مستقیما به فعل متعلق می

 رسد این راه و طریق صحیح نیست. لذا به نظر می 
 طریق دوم  

آنچه که  کند که منظور از »ما« در »مالایعلمون« فعل خارجی باشد؛ ما لایعلمون من الافعال الخارجیه،  وحدت سیاق اقتضاء می

 
 .262، ص 2مصباح الاصول، ج 1



  

   311 
     /https://m-noormofidi.com 

  دانیم خمر است یا خل است، خمر است یا ماء، از افعال برای شما مجهول است رفع شده است. مثلا ما یک مایعی را که نمی 

خواهیم بنوشیم ولی شک داریم که این شرب الماء است یا شرب الخمر، شک در انطباق عنوان این فعل بر شرب الخمر یا می

 شرب الماء است. حال این وحدت سیاق چیست؟

مسلما منظور خود فعل خارجی   «رفع مااستکروا علیه یا مالایطیقون» یا    «یهعل رفع مااضطروا  »در سایر فقرات این حدیث مثل  

شود فعل خارجی است، اکراه بر یک عمل است، اکراه بر حکم که  است زیرا آنچه که مورد اکراه و اضطرار و امثال اینها واقع می

معنا ندارد. رفع ما اضطروا علیه، یعنی یک فعلی که اضطرار به آن پیدا کردید، رفع ما استکرهوا علیه یعنی آن کاری که نسبت به  

در »ما لایعلمون« نیز    مقصود  به قرینه وحدت سیاق  آن مکره شدید. پس چون در سایر فقرات روایت منظور از »ما« فعل است،

به قرینه وحدت سیاق    ،طرار و اکراه به حکم معنا نداردآنجا ممکن نیست که حکم مقصود باشد زیرا اض چون فعل خارجی است 

 گوییم منظور فعل خارجی است.در اینجا نیز می 
 محقق عراقی   تاشکالا

 ایشان دو اشکال به این طریق کردند: 
 اشکال اول

اگر ملاک وحدت سیاق باشد باید همه فقرات در نظر گرفته شوند نه سه فقره. آنچه که شما گفتید نسبت به سه فقره معنا دارد در  

الخلق«  التفکر فی  وسوسه فی  الحالیکه ما سه فقره دیگر داریم که یقینا هیچ ارتباطی با فعل خارجی ندارند یعنی »طیره، حسد،  

 اینها حالات نفسانی برای انسان هستند و ربطی به خارجی ندارند. 

 سوال:

نیست،    استاد: واقع فعل  ادعا شده    ایناینها حالات است، در  به شبهات موضوعیه   »ما« موصوله که  افعال    و  اختصاص دارد 

کنیم نیامدیم که ادعا کنیم این شامل شبهات حکمیه خواهیم اختصاص را نفی کنیم، ما الان با این اشکالی که میخارجی ... ما می

کنیم. »طیره، حسد،  شود، ما فعلا می می افعال خارجی و شبهات موضوعیه را رد  به  ادعای اختصاص »ما« موصوله  خواهیم 

وسوسه تفکر در خلق« اینها همه حالات نفسانی انسان هستند و ربطی به فعل خارجی ندارند. اگر مسئله وحدت سیاق باشد  

به عبارت دیگر ما کأنه یک سیاق واحدی که ملزم باشیم به خاطر آن »ما« در ما لایعلمون را حمل   باید اینها را در نظر گرفت.

 داریم.ن  ،بر افعال خارجی کنیم و آن را به شبهات موضوعیه اختصاص دهیم
 اشکال دوم

اگر ما از اشکال اول صرف نظر کنیم و وحدت سیاق را در خصوص این سه فقره مورد توجه قرار دهیم، یک مطلب دیگر نیز 

که   ما اضطروا علیه« اکراه و اضطرار به خود موصول متعلق شده است. نتیجه آن»و   «وجود دارد و آن اینکه در »مااکرهوا علیه

ای نیست یا مثلا اسناد  اسناد مکره علیه به مثلا شرب خمر اکراهی یک اسناد حقیقی است، و دیگر بین اکراه و آن فعل واسطه 

ای بین اضطرار و فعل نداریم. اینکه روشن است.  مضطر علیه به شرب خمر اضطراری که یک اسناد حقیقی است و دیگر واسطه 

م باید ادعای اختصاص »ما لایعلمون« به شبهات  حال اگر بخواهیم این وحدت سیاق را در رابطه با »ما لایعلمون« در نظر بگیری

ای به حکم آن فعل متعلق شده  حکمیه را کنیم؛ نقطه مقابل مستدل. زیرا جهل در این فرض به طور مستقیم و بدون هیچ واسطه

است. اگر بگوییم موصول در ما لایعلمون مختص شبهات موضوعیه است یا حتی ادعا کنیم هم شامل شبهات حکمیه و موضوعیه  



  

   312 
     /https://m-noormofidi.com 

توانیم جهل را بدون واسطه به خود فعل نسبت دهیم، زیرا مایعی که مشکوک است که خمر است یا خل، در شود دیگر نمیمی

دانیم آیا این شرب مورد خود فعل آن که عبارت از شرب است هیچ جهلی وجود ندارد. آنچه که مجهول است این است که نمی 

 خمر است یا شرب خل است. 

بینیم اینها اسناد حقیقی شود. ما در همین چند مورد می بنابراین اگر پای وحدت سیاق به میان بیاید به تعبیر بنده کار خراب می

اینجا نهایتا باید  لذا پیدا کردند؛ مضطر علیه اسناد حقیقی به شرب خمر اضطراری پیدا کرده است و قس علی هذا در مورد بقیه. 

 توانیم ملتزم شویم. ملتزم شویم به اختصاص »ما«موصوله به شبهات حکمیه، حتی اعم از شبهات موضوعیه و حکمیه را نیز نمی 

بینیم دو وحدت سیاق وجود  مثلا ما از دو زاویه می)وجود دارد،  از چند جهت  وحدت سیاق    هفرماید: حال کمحقق عراقی می

توان در نظر گرفت؟ این شدنی نیست زیرا این دو وحدت سیاق با هم جمع شدنی  کدام را ملاک قرار دهیم؟ آیا هر دورا می   (دارد

   .دهدکنیم، عرف وحدت سیاق دوم را ترجیح می، لذا رجوع به عرف می نیست

 1شود. نمیشبهات موضوعیه  و شامل    اختصاص به شبهات حکمیه دارد نتیجه این که این
 بررسی کلام محقق عراقی 

شود؛  حسد، طیره، وسوسه در تفکر در خلق، درست است که حالات نفسانی هستند اما بالاخره عنوان فعل بر آنها اطلاق می

توانیم بگوییم وحدت سیاق موجود بالاخره اینها نیز یک نوع فعل است منتهی ظرف آن فضای نفس است. لذا به یک معنا می

است، یعنی در همه فقرات به غیر از »ما لایعلمون« نظر به فعل است منتهی یکی فعل جوارحی و یکی فعل جوانحی، لذا در »ما  

 دهند. لایعلمون« نیز فعل را ملاک قرار می

مدعی که ادعای وحدت سیاق را کرد، نظرش به فعل خارجی است نه مطلق فعل، اصلا معلوم است که فعل جوانحی مورد  پس  

 توجه او نیست... . 

 سوال:

این یک توجیه است و تفسیر به ما لا یرضی صاحبه است. عمده مسئله این است که اینها قرینه بر چه چیزی هستند؟ ...   استاد:

تواند متعلقش فعل  باشد ... اکراه و اضطرار می  مقصود  توانداو ادعا کرد در اضطرار و اکراه مسئله فعل مطرح است و حکم نمی 

ای را جعل کردیم ... رذائل نفسانی اینها  خارجی باشد ولی فعل جوانحی مسلم مقصود نیست و اصلا ... این اصطلاحات مدرسه

توانیم  همه مکتسبات انسان هستند، سوء ظن و فکر گناه،اینها همه کسب انسان است، خطورات ذهنی انسان اینگونه است، آیا می

                                                                                               بگوییم اینها فعل است؟

 ن«یالحمد لله رب العالم »و                                                                                                                               

 
 .215، ص 3نهایة الافکار، ج 1


